

سلسلہ تبلیغی جماعت اکیل سنت  
الحمد لله رب العالمین دریں حمدان فرج انور

کتاب لاجواب

# معلم تقریب

یعنی

# تئی تقریبیں

Mohammad Sajid Siddiqui

حکیم الامت احمد یارخاں صاحب نعمی رحمۃ اللہ علیہ

فائز و قیمہ ان بکلڈ پورہ

۲۲۲، میا محل، جامع مسجد دہلی ر

سلسلہ تبلیغ جماعت ہلسنت  
الحمد لله القدیر کے دریں زمان فرح نو  
کتاب لا جواب

## معلم تقریر

**Mohammad Sajid Siddiqui**

یعنی  
نئی تقریریں

تصویف  
حکیم الامم مفتی احمد یار خاں صاحب نصیہ رحمۃ اللہ علیہ

ناشر

Price:- 50

قاروۃ تیر کپڈ پرمیاں محل جامع مسجد دہلی

جمل حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

فبرشا

نام کتاب : معلم تقریب  
تصنیف : حکیم الامات مشتی احمد یار خاں (عجی رحمۃ اللہ علیہ)  
کپوزنگ : محمد قمر عالم رضوی مصباحی  
پروف رینگ : مولانا محمد ہارون رشید اشرفی  
ناشر : فاروقیہ بک فپ  
اشاعت : مئی ۲۰۱۰ء

فاروقیہ بک اپ

## فہرست مضمون

| نمبر شمار | مضموم                                                               | صلو |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱         | حقیقی کا میانی کیا ہے؟                                              | ۳   |
| ۲         | مسلمانوں کے ہلاکت سے نپتنے کا علاج۔                                 | ۱۶  |
| ۳         | کفار نے زمین و آسمان میں کیا کیا دیکھا تھا۔ جو ان کی پوجا کرتے تھے۔ | ۳۶  |
| ۴         | حقانیتِ اسلام و قرآن و صاحبِ قرآن کے بیان میں۔                      | ۳۱  |
| ۵         | مسلمانوں کے آپس میں مشورہ کے فضائل و فوائد کے بیان میں۔             | ۵۵  |
| ۶         | پرہیز کاری اور اچھی محبت کے بیان میں۔                               | ۶۵  |
| ۷         | امتی آپس میں بھائی بھائی ہیں۔                                       | ۷۷  |
| ۸         | علم القرآن کی تفسیر یعنی انسان کو بیان کس طرح سے سکھایا گیا۔        | ۹۱  |
| ۹         | مقرب بارگاہِ الہی اور درگاہِ الہی سے جو دور ہیں۔ ان کا بیان۔        | ۱۰۳ |
| ۱۰        | معراج کا بیان۔                                                      | ۱۱۳ |
| ۱۱        | خدا تمہارے ساتھ ہے جہاں تم ہوتے ہو۔ اور تمہارے اعمال دیکھتے ہے۔     | ۱۲۰ |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّيْ عَلَيْ رَسُولِهِ الْكَرِيمِ  
 اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ عَلَى أَلِّيْ سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ  
 وَاصْحَابِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ

قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى

اللہ تعالیٰ کی ایک نعمت ایسی ہے جس کی دنیا عاشق ہے موسن، کافر، شاہ و گدا، بچے،  
 بوزھا، امیر و غریب، عورت، مرد غرض کوئی انسان ایسا نہیں جس کو اس کی تلاش نہ ہو، اس  
 نعمت کا نام ہے کامیابی۔

تجارتیں، سلطنت کی لڑائیاں، بچوں کی تعلیم و تربیت، سارے کار و بار اسی کامیابی کی  
 دھن میں ہو رہے ہیں۔ سلاطین اسی کامیابی کی خاطر آج لاکھوں مہلک ہتھیار بنا رہے  
 ہیں۔ آئی گھم بھم، ہائیڈر و جن بھم، اسی معمتوں کی تلاش میں تیار ہوئے ہیں۔ غرض ایک کامیابی  
 کی خاطر انسان لاکھوں کا خون بھارتا ہے۔ اور اسی کی جستجو میں عمر صرف کرو دیتا ہے۔

لیکن اس کامیابی کے مفہوم کو سمجھنے میں انسان کا بڑا اختلاف ہے۔ کسی کے نزدیک  
 مالدار ہونا کامیابی ہے۔ کسی کی بجھ میں تخت و تاج کا مالک ہونا ہی کامیابی ہے۔ کوئی خیال  
 کر رہا ہے کہ بڑے عہدے پر پہنچ جانا ہی کامیابی ہے۔ مگر یہ سب غلطی پر ہیں۔

کامیابی وہ ہے جسے رب تعالیٰ کامیاب فرمادے۔ اگر مالدار ہونا کامیابی ہوتی تو  
 قارون بڑا کامیاب ہوتا کہ وہ مال دار تھا۔ اگر تخت و تاج کا مالک ہونا کامیابی ہوتی تو  
 فمرود کو بڑا کامیاب ہوتا چاہیے تھا کہ وہ تمام دنیا کا باادشاہ تھا۔ اگر بڑے عہدے والہ ہوتا  
 کامیابی ہوتی تو یزید بڑا کامیاب ہوتا کہ وہ خلافت کا عہدے دار بن بیٹھا۔ حالانکہ صد یوں  
 سے ان سب پر مشرق و مغرب میں لعنت ہو رہی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ کامیابی کوئی اور رہی

چیز ہے۔ اس آیت میں اسی کا فیصلہ کیا گیا ہے کہ کامیابی کیا ہے؟  
ارشاد پاری ہے کہ کامیاب وہ ہے۔ جو تین صفات اپنے میں پیدا کرے۔  
(۱) دل کی صفائی (۲) نماز کی پابندی (۳) اور اپنے پیارے رب کا نام جپنا۔ کیوں  
کہ وہ فرضی کامیابیاں عارضی اور فانی ہیں۔ اور یہ کامیابی اصلی اور باقی۔  
ہم اپنے رب کے فضل سے ان تینوں پر کچھ روشنی ڈالتے ہیں۔ حق تعالیٰ قبول فرمائے  
اور توفیق عمل بخشنے۔

**دل کی صفائی** اس کے متعلق دو چیزیں عرض کرنی ہیں۔ ایک یہ کہ اس کی ضرورت  
کیوں ہے؟ دوسرے یہ کہ یہ کیسے حاصل ہوتی ہے؟  
قلب سارے قلب کا بادشاہ ہے۔ اگر یہ نحیک ہے تو سارے قلب سے اچھے کام  
ہوں گے اور اگر یہ بگزگیا تو قلب بگزگیا۔ یوں سمجھو کر قلب کی زندگی قلب کی زندگی ہے۔  
اور قلب کی موت قلب کی موت ہے۔  
زندگی زندہ دل کا نام ہے

مردہ دل کیا خاک جیا کرتے ہیں  
قلب کی صفائی اس کی زندگی ہے۔ اور قلب کی گندگی اس کی موت یوں سمجھو کر زندگی  
اور گندگی جمع نہیں ہوتیں۔ پاک دل والا بعد موت بھی زندہ ہے: **بَلْ أَحْيَاهُوْلَكُنْ لَا**  
**تَشْعُرُونَ** مسلمان بعد شہادت زندہ ہے۔ کیوں کہ وہ پاک قلب والا ہے۔ اور گندے دل  
والا اپنی زندگی میں بھی مردہ ہے۔ **أَفَوَاتُ غَيْرِ أَحْيَاءٍ** زندہ کا فرمادے ہیں، زندہ نہیں  
**إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى** آپ ان مردہ دل کا فردوں کو کلام رہانی نہیں سن سکتے۔  
مثال سمجھو۔ کہ چھوٹے بچے تجھی لکھتے ہیں تو جب تک پچھلے نقش پانی سے نہ دھولیں

دوسرے تھش اس پر نہیں لکھ سکتے۔ دل بھی ایک تھنگی ہے جب تک اس کو ختم وہیں ہوں۔ حق،  
غور اور دنیا وی وسایس سے نہ دھولیا جائے۔ تب تک اس پر ایمان، تقوی، محبت اور عشق الہی  
کے تھش قائم نہیں ہو سکتے۔ غرض کر طفیلان اور عرفان جمع نہیں ہوتے۔

پھر بچے تھنگی کو پانی سے دھوتے ہیں۔ کھربا منی سے سفید کرتے ہیں۔ دھوپ سے  
سکھاتے ہیں۔ پھر ہاتھ سے صاف کرتے ہیں۔ تب وہ دوسری تحریر کے قابل ہوتی ہے۔  
ای طرح اس دل کی تھنگی کو آنکھوں کے آنسو سے دھوؤ۔ اور عبادات کی کھربا منی سے سفید کرو  
پھر عشق کی دھوپ میں سکھاؤ۔ پھر کسی کامل ہاتھ سے صاف کرو۔ تب یار کے جلوے نکر  
آئیں گے اور اس پر نہ مٹنے والا رنگ چڑھے گا۔ مولا نا فرماتے ہیں۔

چوں خدا خواہ کہ میا ری کند

میل مارا جانب زاری کند

زور را بگز ارزاری را و گیر

رحم سوئے زاری آیداے فقیر

جس پر خدا کی رحمت ہوتی ہے اسے عشق خدا میں رونے کی توفیق ملتی ہے۔  
اس بارگاہ میں زور نہیں چلتا زاری کام آتی ہے۔ پانی نیچے کو جاتا ہے اور پر نہیں  
چڑھتا۔ اسی لئے پست زمین میں تالاب ہوتا ہے نہ کہ پہاڑ کی چوٹی یا درختوں کی  
شاخوں میں۔ تم بھی پست زمین ہو۔

گندے دل کی صفائی دو چینزوں سے حاصل ہوتی ہے۔ عبادات و ریاضت اور کسی اہل  
نظر کی نظر۔

عبادات سے آہستہ آہستہ مگر کامل کی نگاہ سے دفعہ دل صاف ہو جاتا ہے۔ گندی زمین  
و چینزوں سے پاک ہوتی ہے۔ پانی سے دھونا اور آفتاب کی نورانی کرنوں کا اس پر پڑنا کہ  
یہ سو دن ایک دم گندی زمین کو خلک کر کے صاف کرتا ہے۔ اسی طرح ہمارا دل یا عبادات

کے پانی سے پاک ہو گا یا مہینہ کے سورج کی تورانی نظر سے، پھر یہ دیکھو کہ وہ محبوب ملی  
اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم مدینہ طیبہ کے ہرے گنبد میں رہتے ہوئے ہم دور افرا دکان کو کہیے  
پاک فرمائیں گے۔ جب آسمان کا منہ والا سورج چوتھے آسمان پر ہوتے ہوئے اتنی نیچی  
زمیں کو پاک کر دیتا ہے۔ تو کیا دین و ایمان کا وہ سچا اور اب قرار عرب کا سورج، جنم کا چاند،  
اللہ کا پیارا، مجھے چیزیں نوٹے دلوں کا سب سارا احمد مجتبی محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اتنے  
تحوڑے فاصلہ سے ہمیں پاک نہیں کر سکتے؟ ہاں ضرور کر سکتے ہیں۔

چمک تجھ سے پاتے ہیں سب پانے والے

میرا دل بھی چکا دے چکانے والے

اسی لئے انھیں قرآن کریم نے سراج منیر یعنی چپکانے والا سورج فرمایا اور بتایا۔

فَذَجَاهُ كُمْ وَنَنَ اللَّهُ نُورٌ۔

آؤ ہم بتائیں کہ اللہ والوں کی نظر سے دل کی کایا ایک دم کیسے پیشی ہے۔ موئی طیہ  
السلام کے مقابلے میں آنے والے ستر ہزار جاؤ گر جب مقابلہ میں آئے۔ تو کافر بھی  
تھے۔ فاسق بھی، گنہگار اور بد کار بھی، غرض بے شمار بُرائیوں کا مجموعہ تھے۔ مگر میدان  
مقابلہ میں آ کر انہوں نے موئی علیہ السلام کا یہ ادب کیا کہ ان سے اجازت لے کر جاؤ  
چلایا۔ عرض کیا۔ إِمَّا أَنْ تُلْقَى وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ یہ ادب بارگاہ  
اللہ میں مقبول ہوا۔ اور موئی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نظر کی برکت سے اولان مومن بنے۔  
پھر صحابی رسول، پھر شہید غرض کہ ان لوگوں نے ایک دن میں چار پلٹے  
کھائے۔ یہ ہے: قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَى اور یہ ہے نگاہِ کرم۔

**حکایت:** مشوی شریف میں ہے کہ حضرت سلطان العارفین بازیز یہ بسطامی رحمۃ  
اللہ تعالیٰ علیہ کے زمانہ میں بسطام شریف میں ایک حینہ رعنی آگئی۔ جس کے خس میں  
سارا شہر گرفتار ہو گیا۔ لوگ فتن و فجور میں پھنس گئے۔ لوگوں نے سلطان العارفین کی

خدمت میں عرض کیا کہ آپ کا زمانہ ہوا اور لوگ اپنی معصیت میں بیٹلا ہو جائیں جائے تجہیز ہے۔ فرمایا جرا کیا ہے؟ لوگوں نے اس رہنمائی کا حال بیان کیا۔ فرمایا چلو ہم اس رہنمائی کے مگر چیزیں۔ اس کے دروازے پر مصلی بچھا کر نماز شروع کر دی۔ رات تک نماز میں توافق کی جو ہے۔ اس درمیان میں جو کوئی رہنمائی سے مٹے آیا حضرت کو دیکھ کر لوت گیا۔

رات گئے آپ نے رہنمائی سے پوچھا کہ مائی؟ تیری روز کی آمدی کتنی ہے؟ اس نے بتائی۔ وہ رقم بھی اپنی گرد سے اسے عطا فرمایا کہ چونکہ ہم نے تیری پوری فیس ادا کر دی اب تیری یہ رات ہماری ہو گئی۔ اس نے عرض کیا، کہ پیشک؟

فرمایا اب جو ہم کہیں وہ کر۔ اس نے کہا: بہت اچھا۔ فرمایا وضو کر کے دور کعت نفل ادا کر کے تعمیل ارشاد کی۔ جب قیام و رکوع کر کے اس نے سجدے میں سر رکھا کہ سلطان نے بارگاہ رب العالمین میں ہاتھوڑا کے لئے اٹھائے۔ اور یوں عرض کیا۔

آنچھے کارم بودا خر کر داش

کہ از زنا سوئے نماز آور داش

مولیٰ مجھ کمزور ضعیف بندے کا اتنا ہی کام تھا کہ اس فاسقہ کو زنا سے روک کر تیری بارگاہ میں جھکا دیا اب اگلا کام تیرا ہے۔ کہ تو اس جھکے سر کو قبول کرے یا مر دو۔

پھر عرض کیا۔ کہ مولیٰ اگر تو نے اسے مر دو د کر کے نکال دیا۔ اور کل یہ پھر فاسقہ ہی رہی تو میری بڑی بدنامی ہو گئی۔ مجھے اس کے دروازے پر عام مخلوق نے دیکھا ہے۔ فرمانے لگے۔

قلبُها قلب بطفیل مصطفیٰ

یہ نہ دیکھ کر آنے والی کون ہے مولیٰ یہ دیکھ کر لانے والا کون ہے۔ میں تیرا گناہ گار بندہ

اسے لایا ہوں۔ اب اس سہری جالیوں والے ہرے گنبد کے مکین، محمد امین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صدقہ سے اس کے دل کا زخم پھیر دے کہ اس کا دل مدینہ پاک کی طرف متوجہ

ہو جائے۔ یہ عاکر فی تھی کہ وہ فاسدہ عارف بن گن۔

ڈوسرے دن جب اس کے عاشق اس سے ملنے آئے، تو بولی کہ اب میں تمہارے کام کی نہیں۔ جن آنکھوں نے بازیز یہ بسطاً کا جمال دیکھ لیا وہ اور کسی کو کیا دیکھے۔

تیرے قدموں میں جو ہیں غیر کامنہ کیا دیکھیں

کون نظر دوں پہ چڑھے دیکھے کے تکوہ تیرا

یہ بے قدأَفْلَحَ مَنْ تَرَكَتْ.

خیال رہے کہ دل کی صفائی تین طرح کی ہے۔ ایک شرک و کفر سے صفائی، جو کلمہ طیہہ کے ذریعہ ہر مسلمان کو حاصل ہوتی ہے۔ یہ ہر عبادت کے لئے ایسی ہی ضروری ہے جیسے نماز کے لئے وضو۔ ڈوسرے گناہ، ریا، حسد سے صفائی یہ عبادات سے بھی حاصل ہوتی ہے۔ اور نگاہِ ولی سے بھی، تیسرا غیرِ حمد اسے صفائی۔ کہ دل سے انغیار خارج ہو جائیں اور دل جلی گا و یار بن جائے۔ یہ درجِ محض اولیاء اللہ کی محبت سے حاصل ہوتا ہے۔ یہ آیت کریمہ تینوں صفائیوں کا ذکر فرمائی ہے۔ جس دل میں ایسی صفائی پیدا ہو جاتی ہے۔ پھر وہ دنیا کے رنج و غم سے آزاد ہو جاتا ہے۔ تمام تکرات دل کے نیچے رہتے ہیں۔ دل کے اندر نہیں آتے کیوں کہ دل کے اندر تو ان کی جگہ ہی نہ رہی۔ مولا ناروں مفرماتے ہیں۔

آب در کشتی ہلاک کشتی است

آب اندر رزیر کشتی پستی است

کشتی کے نیچے دریا کا پانی رہے تو فائدہ مند ہے۔ کشتی کے اندر آ جائے تو ہلاک کر دے گا۔ دل کشتی ہے اور دنیا دریا یا دل کعبہ ہے اور دنیا بُت، جیسے کعبہ معظمر تین سو سال تک بُت خانہ بنارہا پھر پیارے محبوب مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ہاتھوں وہ بُت خانہ سے خدا خانہ بننا۔ ایسے ہی دل بُت خانہ ہے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نظر سے یہ خدا خانہ بن سکتا ہے۔

کھول دو سینہ مرافق حج کہا کر  
کعبہ دل سے صنم سمجھنے کے کرو بہار

کوشش کرو۔ کہ سینہ کینہ سے پاک ہو کر مدینہ بن جائے۔ تاکہ اس پر سکینہ نازل ہو۔ پوچھا اے  
گا ۱۹۱۷ءے

ہنادو میرے سینہ کو مدینہ

نکالو۔ حرم سے یہ سخینہ

یہ تو من ترکی کا مختصر طریقہ بیان سے ہوا۔ ذہری چیز یہ ہے: وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ  
رب کی یاد، جو دنیا میں اسے یاد کرتا رہا شادر ہا جو غافل ہوا بر باد ہو گیا۔ اس کی یاد آبادی ہے  
کہا تم اے  
ہوں دل کا  
نیچ میں یہ  
معلوم ہے  
آلا بِسْدُکُ

آپا د وہی دل ہے جس میں تمہاری یاد ہے  
جو یاد سے غافل ہوا ویران ہے بر باد ہے

اللہ کا ذکر کرایا ہو ناچاہیے کہ دل میں اس کا خیال ہو، سر میں اس کا دھیان رہے، زبان  
اس کا چہ چا ہو۔ آنکھوں میں اس کا جلوہ ہو، کانوں میں اس کے کلام کے نفے ہوں۔ ہاتھ  
پاؤں پر اس کی اطاعت ہو۔ غرض انسان اس میں ایسا گھر جائے جیسے پانی میں مچھلی، مولا:  
روم بھنوں کا ایک قصہ لعل فرماتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں ہے

دید بھنوں را کے سحر انور دا

در بیان بھنوں بنشتہ فرو

کسی مسافر نے بھنوں کو جنگل میں اکیلا بیٹھا کر چاریب گیا تو معلوم ہوا کہ کچھ شغل بھی کر رہا ہے  
ریگ کا غذ بودا نگستان قلم

ی نمودے نامہ بہر کس رقم

دست کو کاغذ بنایا ہوا ہے اور اپنی انگلیوں سے قلم کا کام لے رہا ہے۔ یعنی انگلیوں سے رین  
پر کچھ لکھ رہا ہے۔ تعجب کرتے ہوئے پوچھا۔

یہ تو

ہو۔ اگر

قبرستان

گفت اے مجتوں شیدا جوست ایں  
می نویسی نامہ بہر کیست ایں  
پوچھا اے مجتوں! یہ انوکھا خط کے لکھ رہے ہو؟ اسے کون قاصد لے کر جائیگا؟ اور کون پڑھے  
گا؟ ایسے انوکھے خط کا قاصد بھی زرالاہی ہونا چاہیے، جواب دیں

گفت مشق نام لیں می کنم  
خاطر خود را تسلی می دہم  
کہا تم اپنے خیال میں ہو اور میں اپنے خیال میں، میں تو اپنی محبوبہ لیلی کے نام کی مشق کر رہا  
ہوں دل کو تسلی دے رہا ہوں چاہتا ہوں کہ تاحد نظر میدان میں ہر طرف لیلی ہی کا نام ہو اور  
نیچے میں یہ عاشق زار ہو کہ تسلی خاطر حاصل ہو۔

معلوم ہوا کہ پیارے کے ذکر سے دل کو تسلی ہوتی ہے رب تعالیٰ فرماتا ہے  
الا يذکُرِ اللَّهُ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ، خیال رہے کہ اگر ہمیں رب تعالیٰ سے محبت  
ہے تو اس کے ذکر سے بھی الفت ہو گی غرض کہ جس چیز کو رب سے نسبت ہو گی وہ ہی  
ہماری پیاری ہو گی۔ مولا نا فرماتے ہیں

گفت معشوقے بعاشق اے فتی  
تو بغربت دیدہ بس شہرہا  
کسی معشوق نے اپنے عاشق سے پوچھا کہ تو نے ملک کی سیر کی ہے خاک چھانی ہے۔

پس کدامی شہر زانہا خوشنتر است

گفت آں شہرے کہ دردے دلبراست

یہ تو بتا ان سب میں کون سی اچھی بستی ہے؟ وہ بولا کہ وہ بستی جہاں اپنا دلبر  
ہو۔ اگر دلبر قبرستان میں بیٹھ جائے تو وہ آپا دشہر ہے۔ اگر شہر سے چلا جائے تو وہ  
قبرستان ہے۔ ذاکر اقبال نے کیا خوب فرمایا۔

خاک طبیب از دو عالم خوشن است

اے خوشا شہرے کہ آنجا دلبر است

دین کی خاک دونوں جہاں سے اعلیٰ۔ کیوں کہ یہ بستی خواب گا و محبوب رب العالمین

فرماتا ہے۔ اب ایں

خیال رہے۔

وہ عبارات ہیں اے

قیامت کے دن

نعت ہے ہمارے

نماز و نیکات

ہے۔ اس لئے یہاں فرمایا: وَنَذَرَ اسْمَ رَبِّهِ

خیال رہے کہ رب تعالیٰ کے ذکر کی تین صورتیں ہیں۔ اس کی ذات و صفات کا ذکر یہ

بھی اس کا ذکر ہے۔ اس کے پیاروں کی مدح خوانی، یہ بھی اسی کا ذکر ہے۔ اس کے دشمن کی

بھوی یہ بھی اسی کا ذکر ہے پورا قرآن اللہ کا ذکر ہے۔ مگر اس میں یہ سب چیزیں موجود ہیں۔

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ بھی خدا کا ذکر ہے۔ اور تبّعَتْ يَهْدِي أَبِي لَهَبٍ لَهِبٍ۔ اور سورہ فتح کی

آخری آیت مُحَمَّدَ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ بھی اسی کا ذکر ہے۔

یہ بھی یاد رکھو۔ کہ ذکر سانی، ذکر جنابی، سب اشکا ذکر ہیں۔ ان سب میں قوی ذکر

جنابی ہے۔ ذکر دل کا ذکر ہے صوفیائے کرام فکر کرتے ہیں۔ فَكُرْ سَاعَةً خَيْرٌ مِنْ نَذْرٍ

الْفَ سَنَةٍ۔ یعنی ایک ساعت کی فکر ہزار برس کے ذکر سے افضل ہے۔ اسی لئے قرآن حکیم

میں فکر کی بہت تاکید فرمائی۔ أَوْلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ۔

تیسری چیز ہے۔ فَحَسْلَى۔ یعنی نماز اگرچہ نماز بھی ذکر کی حرم ہے مگر اس کے

اشراف داعلی ہونے کی وجہ سے اس کا میلہ دہ ذکر فرمایا۔ نماز وہ اعلیٰ چیز ہے کہ حق

تعالیٰ نے تمام احکام بذریعہ جبریل امین زمین پر ہی بیسجئے۔ مگر نماز حضور علیہ

السلام کو عرش پر جلا کر بذریعہ واسطہ عطا فرمائی۔

خیال رہے کہ نماز پڑھ لیما کمال نہیں بلکہ نماز کا قائم کرنا کمال ہے اسی لئے قرآن کریم

لَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ فرمایا۔ بیشہ پڑھنا طاہری باطنی شرطیں پوری کر کے ادا کرنا، نماز کی

فکر دکھایا قائم کرتا ہے۔ یہی اسی جگہ مراد ہے۔

اگر نماز کو درست کر کے پڑھیں تو انشاء اللہ نماز بھی ہمیں درست کر دے گی۔ رب تعالیٰ

دل و کھا

خوشیوں کا بام

رب کی رضا

فرماتا ہے۔ اَنَّ الصَّلَاةَ شَهِيْدٌ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ۔  
ذیال رہے۔ کہ نماز ہاتی دیگر عبادات، روزے وزکوٰۃ وغیرہ سے افضل ہے۔ کیوں کہ  
وہ عبادات ہیں اور نماز ہے، رب کا نام، یعنی ہمارے کام سے اس کا نام افضل ہے اسی لئے  
قیامت کے دن گناہوں کے دفتروں سے کلمہ طیبہ وزنی ہو گا۔ کیوں کہ نام الہی بڑی اعلیٰ  
نعت ہے ہمارے برے کام سے اس کا نام وزنی ہے۔

نماز، خجکانہ و راصل سلطانی درگاہ میں فقراء کی حاضری ہے۔ مولانا فرماتے ہیں۔

مُكْتَفٍ بِغَيْرِ أَنْ كُوبِيْ دَرِے

لا جرم بینی کہ بر آید مرے  
اگر نشانی بر مر کوئے کے  
زود بینی عاقبت روئے کے

اگر کسی کا دروازہ بجائے جاؤ تو کوئی نہ کوئی گھر میں سے پوچھنے ضرور آئے گا۔ اگر کسی  
گھی میں بیندھ جاؤ تو آتے جاتے اس کی ملاقات ضرور ہو جائے گی۔

بندے کو چاہیے کہ بکار دروازہ بجائے جا بھی سنے گا ہی۔ اور اگر وہ یہاں بھی توجہ کرم نہ بھی کرے  
تو اس پر صابر و شاکر ہو۔ عشاں تو محبوب کی بے پرواہی پر تربیان ہوتے ہیں۔ مولانا فرماتے ہیں۔

نَا خُوشِ وَ خُوشِ بُودَ درِ جَانِ مَنْ  
جَانَ فَدَائِيْ يَارِ دَلِ رَجَانِ مَنْ  
عَاشَمِ يَرْجُ خُوشِ وَ دُودَ وَ خُوشِ  
بَهْرَ خُوشِنُودِيْ شَاهِ فَرِدَ خُوشِ

دل دکھانے والے یار پر میری جان غافر ہو۔ اس کی بھی ہوئی خوشی میرے لئے صدھا  
خوشیوں کا باعث ہے۔ میں تو اپنے رنج و غم پر عاشق ہوں تاکہ یار راضی رہے۔ جنہوں نے  
رب کی رضا کے لئے مصیبتوں پر صبر کیا ہے۔ انھیں رب تعالیٰ نے دنیا میں بھی عزت و آبرو

اور مصیت سے بچات فتنی۔ اور آنحضرت میں جو رجہ دے گا وہ امارے خیال سے باہر جائے۔ **حضرت**  
رب تعالیٰ کی طرف سے اگر پہ پہلے ہے تو اسی ہوتی ہے۔ لیکن ہب ہندہ اس پر صاحب تعالیٰ علیہ اَ  
مَعْلُومَ اس سے  
شکر ہے تو یہی لڑاہ بکھڑا ہے۔

**حکایت:** **حضرت** ہاں **رضی اللہ تعالیٰ عن عرض** تک اسیہ ان طاف کے باخوبیوں سے ہم دینے والا ہی  
میں ایسی ایجادت رہے۔ مگر بھروسہ میرا ہر کہہ دیا۔ ایک مرچہ صدیق اکبر **رضی اللہ تعالیٰ عن**  
اس کی سے گزرے جہاں اسیہ کا گھر تھا۔ آپ نے **حضرت** ہاں کا حوالہ زادہ کیجئے کہ نبی کریم  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں بخوبی خوش کیا۔

بعد ازاں صدیق پیش مصطفیٰ

گفت حال آں ہاں ہاں دلتے

پیشِ شرق چارے کند

تن بہنہ شاخ خارش می زند

از تمش صد جانوں بہ می جہد

اواعد می گوید و سرمی نہد

باد جو اللہ می نے ہاں کو دیکھا ہے کہ اسیہ ایسیں تھیں دھوپ میں گرم دریت پر کر کے  
لٹاتا ہے۔ پھر کاتوں والی شاخ سے مارتا ہے۔ جسم نیک کر کے کاتوں کی مار لگاتا ہے۔ جس  
سے ان کے جسم شریف پر سیکڑوں زخم ہو جاتے ہیں اور ان سب سے خون بہتا ہے۔

مرکار نے حکم دیا کہ ہاں کو خرید لو۔ آپ خرید کر ہار کاہ بکس پناہ میں حاضر ہوئے تو

پہاں بدیہ آں خستہ رہے مصطفیٰ

خس مغشیہ اعلیٰ بر قفا

مصطفیٰ از خود کنارے می بکھیرد

کل خانہ غاشیہ را رسید

حضرت بلال نے جو چہرہ انور دیکھا۔ بے ہوش ہو کر زمین پر گر پڑے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ ملاحظہ فرمایا کہ خود اس تھے کہ انھیں اپنی گود میں اٹھا لیا۔ سید سے لگایا۔ مسلم اس محبت نبی کریم نے دانتا نے، چے چنگیز نے کیا دیا۔ اور بادشاہ غلام نے کیا لیا۔ یہ تو دینے والا جانے، میا لینے والا۔ اس کے بعد

مصطفیٰ نقش کہ اے اقبال جو  
در خریدن سے شوم ہمراہ تو  
گفت مادو بندگان کوئے تو  
کر دمش آزاد ہم بر روئے تو

حضور نے فرمایا کہ ابو بکر صدیق اس خرید میں ہمیں بھی اپنا ساتھی بنا لو۔ ہم بھی تمہارے ساتھ بلال کے خریدار ہیں۔ جتنی قیمت تم دے کر لائے ہو اس کا نصف ہم سے بھی لے لو۔ انہوں نے عرض کیا کہ حضور میں کس کا؟ اور میرا مال کس کا؟ میں بھی حضور کا غلام، یہ بلال بھی حضور کا غلام، غلام نے غلام کو خریدا ہے۔ سرکار گواہ رہیں میں انھیں آپ کے روپر و آزاد کرتا ہوں۔

غرض کہ حضرت بلال کا یہ واقعہ قد افْلَحَ مَنْ تَرَكَتْ کَيْ زَمَدَهْ جَاؤَهُ تَقْسِيرَ ہے۔ اللہ تعالیٰ ان مقبولوں کے طفیل ہمیں بھی ترکیہ عطا فرمائے آمین۔

وَمَاعْلَمْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 فَإِنَّمَا غَادَ فَأَسْتَكْبَرُوا إِلَيْهِ الْأَرْضُ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ  
 مِنْ قُوَّةٍ أَوْ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ  
 مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِأَيْمَانِهِمْ حَذَرُونَ

اس آیت کریمہ میں رب العالمین نے قوم عاد کی ہلاکت اور اس کے اسباب کا ذکر فرمایا ہے۔ تاکہ مسلمان ان اسباب سے پر ہیز کریں جن سے قوم عاد کی ہلاکت ہوئی تھی۔ یہ اس آیت میں قوم عاد کی ہلاکت کے تین اسباب کا ذکر ہے۔

(۱) سُكُبْر (۲) سُخْنٰ مَارَنَا (۳) نَبِيٰ كَا انْكَار

اس میں ان سی تین چیزوں کا ذکر ہوا۔ رب تعالیٰ ہر مسلمان کو ان سے بچنے کی توفیق دے۔ پہلے یہ عرض کروں کہ قوم عاد کوں تھی۔

خیال رہے کہ قوم عاد اپنے ارم اپنے سام اپنے نوح علیہ السلام کی اولاد میں سے ہے۔ یہ اور مقام احتفاف میں آباد تھی۔ جو میں کے قریب ہے۔ یہ بہت قد آور شہزادہ لوگ تھے۔ چنانچہ حرام کا پست قد آدمی ۶۰ گز کا اور درمیانی قد کا آدمی ۱۰۰ گز کا ہوتا تھا۔

ان کے پارے میں قرآن کریم فرماتا ہے: **كَانُوكُمْ أَعْجَارٌ نَخْلٌ خَاوِيَّةٌ شَرَذْرَدِيَّةٌ** مالدار لوگ تھے۔ (روج البیان)

ان کی ہنرمندی، شہزادی کا ذکر کرہ قرآن کریم نے جگہ جگہ بیان کیا کر رہے۔ ان میں حضرت ہود علیہ السلام تبلیغ کے لئے بھیجے گئے۔ مگر انہوں نے ان کی مخالفت کی۔ اور ہوا سے ہلاک کر دیئے گئے۔ چونکہ یہ لوگ سُكُبْر تھے اس لئے رب تعالیٰ نے انھیں نہایت ہلکی اور معمولی چیز یعنی ہوا سے ہلاک کیا۔

ہا کہ معلوم ہو جائے کہ رب تعالیٰ ابائل سے فیل اور مچھر سے نیروں کو ہلاک فرماسکتا ہے۔

چونکہ اس قوم میں حقیقی عجیب تھے۔ جن کا اس آیت میں ذکر ہے اپنای حقیقی ہیں جیزیں ہیں بیان کرتا ہوں۔

تکبیر یہ لفظ کبھی سے ہے۔ بمعنی بڑا ہی۔ اس کے حقیقی ہیں اپنے کو بڑا سمجھتا ہے۔ عجیب تمام و کر بکبر بیسوں کی جڑ ہے۔ سمجھ رہی کی وجہ سے کفر، گناہ، جنگ، جہاد، سمجھتے ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ سے جنگ ہوتے، سمجھتا۔ سب کو شیطان نے گراہ کیا اگر شیطان کو تکبیر نے ہلاک کر دیا۔ اسے اپنے ہاری ہونے اور اپنی عبادات پر غرور ہوا، اور مار گیا۔

خیال رہے کہ تکبیر و قسم کا ہے: (۱) صحیح۔ (۲) غلط۔

اگر کوئی واقعی کسی سے بڑا ہے اور اپنے کو بڑا سمجھے تو یہ تکبیر صحیح ہے اور جو واقعی میں بڑا نہ ہو اور پھر اپنے کو بڑا جانے تو یہ تکبیر غلط ہے۔ صحیح تکبیر بھی فرغ ہوتا ہے۔ بھی جائز۔ اور غلط تکبیر بھی جرام ہے۔ کبھی کفر۔ جب عازمی کفار کے مقابلے میں کھڑا ہو تو اسے ذلک جانے اور اپنے کو اچھا یہ میں ضروری ہے ورنہ جہاد نہیں کر سکتا۔

حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جب میدان جہاد میں جاتے تو فرماتے آنسا **الَّذِي سَمِعَقُنِي أَقْبَى حَيْدَرَاءَ بَيْ إِيمَانٍ مِّنْ وَهْبٍ** ہوں کہ میرا نام میری ماں نے حیدر کرار رکھا ہے۔ یعنی پلٹ پلٹ کر حملہ کرنے والا شیر۔ حیدر بمعنی شیر اور کراں بمعنی بار بار پلٹ کر حملہ کرنے والا۔

اور جب محراب مسجد میں تشریف لاتے تو روتے ہوئے عرض کرتے

**إِلَهِيْ عَبْدُكَ الْعَاصِيْ أَتَاكَ!**

**مُقْرَأً بِالذُّنُوبِ وَقَدْ دَعَكَ**

اے اللہ حیران گھر کا زندہ حاضر ہاگا ہے اپنے گناہوں کا اقراری ہے اور تیری ہار کیم  
جس حکم  
لیکن اُ  
وہ کافر  
آگیا  
رب  
میں  
پیغمبر  
ملوک  
از وار  
ہو گئی  
حالات  
زید ا  
تعالی  
از وار

میں تو یہ کر رہا ہے۔ اسی لئے شامنے کہا ہے۔  
هُوَ الْمَخَالِفُ فِي الْمَحْرَابِ لَيْلًا  
هُوَ الْمَخَالِفُ فِي يَوْمِ الظَّرَابِ  
یعنی علی شیر خدا کی شان یہ ہے کہ وہ مسجد کے نمازی ہیں میدان کے نمازی  
تحت پر قاضی ہیں۔

ای طرح خود مرکار اب قرار حضور تاجدار کوئی نہیں محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے  
غزوہ حسین میں فرمایا۔

انَّا لِلّٰهِ لَا كَذَبٌ

انَّا أَبْرَأْنَا عَنِ الْمُطَاطِبِ

میں جھوٹا بھی نہیں ہوں میں عبد المطلب کا پوتا ہوں۔ غرض کہ کافر کے مقابلہ  
میں مسلمان کا سکبیر عبادت ہے کہ یہ درحقیقت شجاعت کی اصل ہے۔ اور دین  
اسلام کی برتری کا ذریعہ ہے۔ اور اگر کوئی بڑا آدمی اپنی بڑائی جان کر چھوٹوں کو  
کچھ حکم دے تو یہ سکبیر جائز ہے۔ جیسے باادشاہ رعایا پر، استاد شاگردوں پر، پھر  
مریزوں پر جو برتری ظاہر کرے وہ جائز ہے بشرطیکہ اس میں اپنی شکن شہ ہو۔ رب  
تعالیٰ کے کرم کا اظہار ہو۔ اسی لئے مجی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے  
فرمایا۔ انا سید ولد آدم ولا فخر یعنی میں ساری اولاد آدم کا سردار ہوں  
مگر یہ فرمایہ نہیں فرمادا ہوں۔ یہ دونوں سکبیر منع نہیں ہیں۔  
وہ ہے یہ سے سکبیر، ان کی دو صورتیں ہیں۔ (۱) ایک یہ کہ انسان اپنے برادر والوں کو اپنے  
سے تیر جانے اور خود کو بڑا سمجھے۔

(۲) دوسرے یہ کہ اپنے بڑوں کو جھوٹا سمجھے، اپنے کو بڑا۔ اگر چہ یہ دونوں سکبیر ہے

ہیں گردوسر انجیر پہلے سے زیادہ برا۔

پھر انجیر کی دو صورتیں ہیں۔ اگر انسان دنیاوی معاملات میں غرور کرے تو ٹھیگار ہے۔ لیکن اگر دینی معاملات میں غرور کرے کہ جاہل آدمی ملاء کو مشائخ کو یا انجیر کو خیر سمجھے، تو وہ کافر ہے۔

اس آیت میں یہ ای انجیر مراد ہے کہ قوم عاد نے اپنے انجیر کو خیر جانا۔ اور عذاب الہی آگیا۔

اس تقریر سے معلوم ہوا کہ ہر انجیر برائیں۔ بعض اچھے ہیں اور بعض بُرے۔ اسی لئے رب تعالیٰ کی صفت بھی انجیر ہے۔ وہ اس کا کمال ہے۔ ہم انجیر کریں تو بھی یہ گناہ ہے۔

**ضوٹ ضروری:** دنیا میں سب سے افضل انجیر ہیں۔ اور انجیروں کی جماعت میں سب کے شہنشاہ حضور سید عالم شاہ عرب و ہجوم حضور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہیں۔ انجیر کا اپنی امت کے جان و مال پر وہ اختیار ہوتا ہے، جو شہنشاہ کو رعایا پر ہے، نہ مالک کو ملک پر، حضور علیہ السلام ہماری جانوں کے، بدن کے، مال کے، گھر بار کے، اولاد کے، ازواج کے مالک مطلق ہیں۔ اگر حضور ہماری یہوی کو ہم پر حرام فرمادیں تو وہ واقعی حرام ہو گئی۔ اگر ہم کو ہمارے مال و جانیداد سے محروم کر دیں تو واقعی ہم فقیر ہو گئے۔

ویکھو! حضرت کعب ابن مالک کی یہوی عتاب کے زمانہ میں ان پر حرام کی گئیں۔ حالانکہ وہ ان کی یہوی تھی۔ حضرت زہب بنت جحش و ان سے بغیر اذن لئے ہوئے حضرت زید ابن حارثہ کے نکاح میں وسے دیا۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو فاطمہ زہرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی موجودگی میں دوسرا نکاح حرام قرار دے دیا۔ بہر حال حضور علیہ السلام ہماری ازواج، اجسام اور اموال کے مالک مطلق ہیں۔ وہاں ہماری مرٹی کو کچھ دخل نہیں۔

اگر شہزادہ کو بدشہب است ایں

بپایہ گفت ایک ماہ و پر دین

جب معمولی حق رکھنے والے ہادشاہ پر فقیر نہیں بھیر کر سکتا تو اتنی بیٹھر پر کس مدد سے  
ہے۔

برتری کا دعویٰ کر سکتا ہے۔ اسی نے قوم ہادھاں کر دی گئی۔  
بھی ہیاں رہے کہ ہادشاہ اور فقیر عالم ارواح، پیدائش اور پروردش وغیرہ میں ہاں کو  
یکساں ہیں۔ زندگی میں صرف یہ فرق ہو گیا کہ ہادشاہ تخت و تاج کا مالک ہے، بیٹھا۔ بھر  
سوت میں، انہوں ہر ایسا اور تیامت کے دن ملکن ہے کہ فقیر ہادشاہ سے بڑا چاہے۔

جب اس قدر برابریاں ہوتے ہوئے فقیر ہادشاہ کی ہمسری کا دم نہیں بھر سکتا تو وہ  
شہنشاہ کو نہیں جو عالم ارواح، پیدائش پاک، زندگی، وفات، قبر و حشر ہر جگہ سب سے اعلیٰ و  
بالا ہوں ان سے ہمسری کا دعویٰ میں بے ایحاطی ہے۔ بیٹھر ہر جگہ فیض دیتے ہیں۔ اتنی ہر  
جگہ فیض لیتے ہیں۔ عالم ارواح میں بیٹھر دل کی روحیں نورانی تھیں۔ اتنی کی روح بے نور  
تھیں۔ پہلا بیٹا کے دن نبی نے بتلی کہا۔ ان سے من کر امتی نے۔

ہم لوگ جاہل، بے عقل، اور روتے ہوئے پیدا ہوتے ہیں۔ وہ حضرات پیدائش پاک  
کے وقت عارف ہالہ، مکمل عقل، والے اور سجدہ کرتے پیدا ہوتے ہیں۔ حضرت عیسیٰ علیہ  
السلام نے پیدا ہوتے ہی اپنی نبوت، رب کی وحدانیت اور تماز وغیرہ کا اعلان فرمایا۔ حضور  
علیہ اصلوٰۃ والسلام نے پیدا ہوتے ہی سجدہ کر کے امت کی شفاعت کی دعائیں کیں۔  
زندگی پاک میں انجیں معراج ہی۔ ان کا ران، بحر دیر، بحر و بحر، دشت و جبل پر رہا۔ ذرہ ذرہ  
نے حضور علیہ السلام کا لکھ پڑا۔ وفات کے بعد ان کے نام پر ہمارا خاتمہ، و تو بیڑا پار ہو۔  
غرض ہر جگہ فرق عظیم ہے۔ بھر ان پر شجی مارنی حسافت ہے۔

ادب چمیست زیر آسمان از عرش نازک تر  
کس گم کرده میں آید جنید و بازید ایں جا

بتکبر کے اسباب عارضی غرور تو بتکبرین کی صحبت سے پیدا ہوا

ہے۔ اصل غرور ماں باپ کی سیراٹ سے ہتا ہے۔ اگر خاندان بے ادب،  
گتائی ہے تو اولاد بے ادب نہیں ہو سکتی۔ ماں باپ بے حیا ہیں تو اولاد میں حیا  
کہاں سے آئے۔ ڈاکٹر اقبال نے کیا خوب کہا۔

بے ادب ماں با ادب اولاد جن سکتی نہیں

مخدان زر مخدان فولاد بن سکتی نہیں

دوسری چکر مسلمان عورتوں سے خطاب فرماتے ہوئے کہتے ہیں۔

چو زہرا باش از حقوق رو پوش

کہ در آغوش شبیہے پہ بینی

اے مسلمان خاتون! تو حضرت زہرا کی طرح گھر میں رہ، باہر آوارہ نہ پھر، تاکہ تحری  
گو میں امام حسین رضی اللہ عنہ جیسے بچے پر درش پاؤں۔

مسلمان عورت صرف نمازی بننے کے لئے نہیں بلکہ نمازی جننے کے لئے  
ہے۔ وہ شمع مخلل نہیں۔ بلکہ چراغ خانہ ہونی چاہئے۔ اسی مخبر اور آوارہ بے  
ادب ماوں کی اولاد یقیناً بے ادب ہو گی۔

حضرت نوح علیہ السلام نے رب تعالیٰ سے اپنی قوم کے بارے میں عرض کیا۔ وَلَا  
يَلِذُوا إِلَّا فَاجْرًا كفار آئے مولیٰ یہ بے ایمان کفار ہی جسں گے۔

**تکبیر کا اعلان** صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آله و سلم ہے۔ کہاں سے تکب ایسا صاف ہوتا  
ہے کہ جیسا کہ سورج سے گندی زمین یہ سورج تو زمین میں دن نکال دیتا ہے مگر حضور علیہ  
السلام کی توجہ دلوں میں صبح محمود اکر دیتی ہے۔ ڈاکٹر اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

اے رُخْ سُجْ تو اعْصَارُود ہور

چشم توبیندہ مَا فِي الْحَسْدُور

سورج تو زمین میں اور روزغ اور مصلی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم (صلواتہ علیہ السلام) میں  
دن یا نا ہاتا ہے۔ اور دن کی نکاہ نکاہ پر کو دیکھتی ہے۔ مگر ان کی نکاہ دل کے اندر کے  
حالات مشاہدہ فرماتی ہے۔ درود شریف کی کثرت، اچھوں کی صحبت حضور نہ  
السلام سے تعلق پیدا کرے گی۔ اور یہ تعلق ہی دل میں ایمان کی شیع روشن کرے گا  
جس برخوداری کی پیدا اور سینما میں ہو اور پرورش گندے لوگوں میں اس سے اوب کی  
امید رکھنا ضرور ہے۔

تکبیر کے نقصان، ادب کے فائدے بے ادبی اور تکبیر سے عمر بھری  
سے بدتر تو میں وہاں شہر بھری  
کھدی میں۔  
چند سخنے آپ  
دیا گیا۔ اب  
یہ کہیں  
اب چل کہاں کر  
اگر لاکھوں برس بجھے میں سرمادا تو کیا مارا  
گیا شیطان مارا ایک بجھے کے نہ کرنے میں

اور فرعون کے جادوگروں سے میدانی مقابلہ میں ایک ادب یہ ہو گیا۔ کہ  
انھوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے اجازت لے کر جادو کیا۔ **إِنَّمَا أَنْذَلْنَا مُكَوَّنَ نَحْنُ الْمُلْقِيُّنَ** یہ ادب رب تعالیٰ کو پسند آیا۔ تو انھیں آن کی  
آن میں مومن، صحابی، صابر اور شہید بنا دیا گیا۔ رب تعالیٰ فرماتا ہے۔ **فَالْقَى السُّخْرَةَ سَاجِدِينَ** یعنی جادوگر بجھے میں ڈال دیئے گئے وہ خود نہ گرے۔  
بلکہ انھیں ہم نے بجھے میں گرا یا ان کا سر ہماری تو فیض کے قبضہ میں تھا۔ اس نے  
**وَقَعْدَةَ قَرْمَلِيَا**۔ مولا نا فرماتے ہیں۔

از خدا خواہیم تو فیض ادب  
بے ادب محروم گشت از فضل رب

کہا ہے

کہ پہلے چالیس  
سے بدتر تو میں  
وہاں شہر بھری  
کھدی میں۔  
چند سخنے آپ  
دیا گیا۔ اب  
یہ کہیں  
اب چل کہاں کر

کا دوسرا ایسے  
شیخ کا

بے ادب تھا تھوڑا داشت بد  
بلکہ آتش خود بد آفاق زد  
ہر چہ آبید بر تو از خلقات و غم  
ایں نے اولی و گستاخی سنت بد

**حکایت:** ایک بزرگ کسی شیخ سے بیعت ہونے کے لئے گئے شیخ نے فرمایا  
کہ پہلے چالیس دن اس جگہ بیٹھ کر چلہ کرو۔ جو تم سے بدتر ہو۔ اس نے سوچا کہ سب  
سے بدتر تو میں ہی ہوں اب چلہ کہاں کرو۔ آخر فیصلہ کیا کہ کھدی مجھ سے بدتر ہے کہ  
وہاں شہر بھر کی گندگی جمع ہوتی ہے۔ اور وہاں نماز و نیمہ بھی نہیں ہوتی وہاں جا کر بیٹھا  
۔ کھدی میں سے قدرتی آواز آئی حضرت میں تو عمدہ غذا اور پھل فروٹ تھا صرف  
چند گھنٹے آپ کے مدد میں رہا آپ کی فیض محبت سے ایسا راندہ ہوا کہ یہاں ڈال  
دیا گیا۔ اب جو مجھ پر کرم فرمانے تھریف لائے ہو کیا مجھے دوزخ میں پہنچاؤ گے؟  
یہ سن کر یہ شخص روپڑا اور شیخ کی خدمت میں عرض کیا کہ سب سے بدتر تو میں ہوں۔  
اب چلہ کہاں کرو؟ فرمایا آؤ سرید ہو جاؤ۔ بس یہی سمجھا ہا متصود تھا۔

نہ تھی اپنے جو بیجوں کی ہم کو خبر  
رہے دیکھتے اور وہیں کے عیب وہیں  
پڑی اپنی براں پر جو نظر  
تو جہاں میں کوئی برا نہ رہا

اپنے کو عاجز اور گمزور جانتا یہی تصوف کی اصل ہے۔ اور رحمت الہی کا باعث، قوم عاد  
کا دوسرا عیب شیخ تھا۔ مَنْ أَشَدَّ مِنَ الْفُؤَادَ

**شیخ۔** اپنے کو بڑا سمجھنا سمجھر ہے اور اپنے کو بڑا کہنا شیخ ہے۔ سکر دل کا  
شیخی کام ہے اور شیخی زبان کا، سمجھر جڑ ہے اور شیخی اس کی شاخ، یہ بھی

بڑے ترین محب ہے۔ شجی دا لانہ خدا کو پہچان سکے نہ رسول کو، اور نہ کسی سے  
فیض لے سکے۔ کیوں کہ انسان کی صفات معرفت الہی کا ذریعہ ہے۔ اپنی  
کمزوری سے رب تعالیٰ کی قوت، اپنی گنہگاری سے اس کی خفاری، اپنی رب تعالیٰ  
سیاہ کاری سے اس کی ستاری اپنی فنا سے اس کی بہا اپنی محتاہی سے اس کی خنا  
اپنی فقیری سے اس کا حاجت زدا ہونا، پہچانو۔ اگر دینا فقیروں سے خالی  
کرے تاکہ اپنے کے حالات کا  
ہو جائے۔ تو امیروں کی قدر جاتی رہے۔ غرض کہ رب کی معرفت اپنی ہے  
بنا عتیٰ کے پہچانے پر موقوف ہے۔ اب جو خود اپنے کو غنی، قوی اور باقی  
جا کر تھوڑ کرے  
سکھنے لگے۔ اسے رب تعالیٰ کی معرفت کیوں کر حاصل ہو سکتی ہے۔ اس لئے  
حال میرا بھی ہے  
قوم عاد شجی کے جرم میں ہلاک ہو گئی۔

خیال رہے۔ کہ جیسے اپنی کمتری کے بغیر جانے رب تعالیٰ کی برتری معلوم  
نہیں ہو سکتی۔ ایسے ہی اپنی کمتری سے حضور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
کی شان کا پتہ لگتا ہے۔ شیطان نے شجی ماری آدم علیہ السلام کو نہ پہچان سکا۔  
منافقین دکفار نے شجی ماری تو مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی معرفت سے  
محروم رہے۔ جیسے جالا، دھنڈ، مو تیا آنکھ کی بیماریاں ہیں۔ جن سے آنکھ صحیح  
کام نہیں کرتی۔ ایسے ہی شجی دل کا وہ مرعن ہے جس سے معرفت میں فرق  
آ جاتا ہے۔ مولا نا فرماتے ہیں۔

اشتیا را دینہ بینا نہ بود  
نیک د بدد در چشم شان یکساں نمود

اے لئے ہڑے اولیاء اللہ بھی اس پارگاہ میں ڈرتے اپنے گناہوں کا دم بھرتے آتے  
ہیں۔ خوب جو خواجہ گان شاہ بہاء الحق نقشبندی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے وصیت فرمائی کہ میری  
میت کے آگے یہ شعر پڑھا جائے۔ اور دفن کرتے وقت بھی اسی شعر کی بھکر ار رہے۔

مخلص نام آمدہ در کوئے تو  
شیف قائلہ از جمال روئے تو

رب تعالیٰ فرماتا ہے لا تَرْكُ وَا آتَهُ فَسَكُمْ بَلِ اللَّهُ يُرَكِّبُ مَنْ  
يَشَاءُ اس یماری کا علاج یہ ہے کہ انسان اپنے سے بڑوں کی صحبت اختیار  
کرے تاکہ اپنی پستی محسوس ہو۔ اور دینی معاملات میں اپنے سے اعلیٰ لوگوں  
کے حالات کا مطالعہ کرے تاکہ پڑھ گئے کہ میں کچھ بھی نہیں ہوں۔ قبرستان  
چاکر تھوڑ کرے۔ کہ بڑے بڑے محکبرین یہاں عاجز ہو کر پڑے ہیں۔ یہی  
حال میرا بھی ہونا ہے۔

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆☆

☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

نَحْنُ أَوْلَيَاءُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ  
فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدُعُونَ تُرْلَامِنْ

غَفُورٌ رَّحِيمٌ

ہم تمہارے دوست ہیں دنیاوی زندگی میں اور آخرت میں  
تمہارے لئے ہر وہ چیز ہو گی جو تمہارے دل چاہیں اور جس کی تم آرزو کر دے  
مہماں ہو گی غور رحم کی طرف سے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ کے پیارے بندوں کے مراتب و درجات اور ان کی  
کامیابیوں کا ذکر ہے۔ اس آیت میں یہ بھی احتمال ہے کہ یہ ملائکہ کا کلام ہو جیسا کہ اس سے زیاد  
بچھلی آیت میں تھا۔ اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ خود رب تعالیٰ کا فرمان ہو۔ اور اولیاءِ ولی کی بحث وہاں  
ہوں گی۔ اور ہر تفسیر پر علیحدہ علیحدہ ادکام مستبط ہوں گے۔  
دیکھو

**تفسیر اول:** یہ ہے کہ جو لوگ دین پر استقامت کریں۔ ان سے فرشتے حاصل  
کہتے ہیں کہ اے مسلمانو! تم گھبرا ناہیں، ہم دنیا و آخرت میں تم سے ہر وقت قریب ملک  
ہیں۔ بہاں نحن اس لئے فرمایا ہے کہ اس سے مراد سارے فرشتے ہیں۔ خواہ مقرر ہیں وقت  
ہوں یا مدد برات امر، اور خواہ عرش کے رہنے والے ہوں یا دیگر آسمانوں کے یا زمین  
کے۔ اب مقصد یہ ہوا کہ یہ نہ سمجھو کہ تم فرش پر، اور فرشتے عرش پر یا سدرہ پر، اگر تم دین تعالیٰ  
پر قائم رہے، تو یہ ساری نوری جماعت تم سے ہر وقت بہت قریب ہے۔ کیوں کہ دوسری ساری  
اس خاکی جسم کے لئے ہے۔ نوریوں کے لئے قریب و بعد سب برابر ہے۔ وہ ہر وقت، رات،  
آن کی آن میں تمہارے پاس پہنچ کر تمہاری دلچسپی کر سکتے ہیں۔

ایک بار حضور پور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبراکل سے دریافت فرمایا کہ تمہاری رفتار کیسی ہے؟ عرض کیا کہ جب حضرت یوسف علیہ السلام کو ان کے بھائیوں نے کتویں میں ڈالا تو انہیں آؤئے کتویں میں اٹھا کر رہی چھوڑ دی۔ جب یوسف علیہ السلام صف کتویں سے یہ کی طرف چلے تو میں سدرہ سے کتویں کی طرف چلا۔ اور ان سے پہلے پہنچ کر ان کو اپنے پروں میں لے لیا تاکہ انہیں چوٹ نہ آوے۔

ای طرح حضرت اس اعلیٰ کے حلق پر چھری رکھی گئی تو میں سدرہ سے اس قدر جلد آیا کہ چھری چلنے سے پہلے وہاں پہنچ گیا۔ اور اس نئے سے حلق پر اپنا پر بچا کر انہیں ذبح سے بچا لیا۔

ای طرح جب جنگ احمد میں دندان مبارک پر پتھر لگا تو خون کا قطرہ مبارک منہ سے زمین پر چلا، اور میں سدرہ سے فرش پر روانہ ہوا۔ قطرے کے زمین پر پہنچنے سے پہلے میں وہاں پہنچ گیا۔ اس نے فرمایا گیا کہ ہم تم سے قریب ہیں۔

**فائدہ:** اس تفسیر سے فائدہ یہ حاصل ہوا کہ نوری کے لئے قریب و بعید یکساں ہے۔ وہی کو آصف اہن برخیا نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے فیض محبت سے کچھ نورانیت حاصل کر لی تھی۔ تو آنکھ جھکنے سے پہلے تخت بلقیس کوئی میں سے شام میں لے آئے۔ حضرت ملک الموت آن کی آن میں ہر جگہ مرنے والوں کی جان قبض کر لیتے ہیں۔ تکمیرین بیک وقت ہزار ہا جا۔ قبر میں سوالات کر لیتے ہیں۔

جب ان اوری حضرات کی یہ رفتار ہوتی تھی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جسیں رب تعالیٰ نے نور فرمایا: قذجاً كُمْ مَنَ اللَّهُ نُورٌ وَ كِتَبٌ مُبِينٌ اگر آن واحد میں اپنی ساری امت کی مدد فرمانے کے لئے ان کے پاس پہنچ جائیں تو کیا قیامت ہے؟ مسراج کی رات برائق کا ایک قدم تاحد نظر تھا۔ غرض کس تفسیر سے مسئلہ حاضر و ناظر حل ہو گیا۔

**تفسیر دوہم:** یہ ہے کہ اے مستقل مراج مسلمانو! اگر برا امت، ہم تمام فرشتے

دینا و آخرت میں تمہارے مددگار ہیں۔ مومن کے لئے فرشتوں کی مدد کے چند مواقع خاص  
دوسرے ہوتے ہیں۔ دل کی گھبراہٹ دور ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ غارثوں میں جب صدیق اکبر رخی  
آ جاتا ہے اللہ تعالیٰ عن کفار کو غار کے سر پر کھڑا کیجئے کر گھبراۓ تو رب تعالیٰ نے ان پر سیکھنا تارا۔ جس  
ذکر اس آیت میں ہے: **فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَةً عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا** جاتے ہیں  
خاص مصیبتوں میں فرشتے امداد کرتے ہیں۔ جیسا کہ جنگ بدر میں پانچ ہزار فرشتے ان کے سے  
مسلمانوں کی مدد کے لئے حاضر ہوئے۔ جس کا ذکر قرآن شریف میں ہے۔

ای طرح ہر آفت کے وقت فرشتے مسلمانوں کی مدد کے لئے نازل ہوتے ہیں۔ الْمُؤْسَرَ  
مرتے وقت کو اچھی شکل میں آکر یوں کہتے ہیں یَا إِنَّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ إِذْ جَعَلَ  
إِلَيْ رَبِّكَ رَاضِيَةً مُرْضِيَةً اے نیک جان چل اپنے رب کی طرف! کہ تو اس سے راضی و سلم کا بال  
وہ تجھ سے راضی۔ ایسے ہی قبر میں، حشر اور جنت کے دروازے پر اور خود جنت میں ہر جگہ تحرکات  
فرشتے مومن کی مدد کریں گے جیسا کہ قرآنی آیتوں اور احادیث سے ثابت ہے۔ حتیٰ کہ  
فرشتے مسلمانوں کی شفاعت بھی کریں گے۔ اور جو مسلمان گنہگار پکھ روز کے لئے دوزخ میرے  
میں جائیں گے ان پر دہخنی نہ کریں گے۔ جو کفار پر کریں گے۔

**فَإِنَّدِهِ:** اس تقریر سے دو قائدے حاصل ہوئے ایک یہ کہ غیر خدا کی امداد بر جز تعالیٰ نہ  
ہے۔ اور ایسا کَنَسْتَعِينُ کے خلاف نہیں۔ اس پر قرآن شریف کی بہت سی آیات اور  
احادیث صحیحہ وارد ہیں۔ رب تعالیٰ کے سارے کام فرشتے ہی انجام دیتے ہیں۔ بعض سے تمہارے  
فرشتے بارش بر ساتے ہیں۔ بعض رحم میں بچے بناتے ہیں۔ بعض جان لکاتے ہیں۔ بعض سے تمہارے  
قبر میں حساب لیتے ہیں۔ بعض عذاب لاتے ہیں۔ ان کی علیحدہ جماعتیں ہیں۔ اور ہر ایک انسانو  
جماعت کے علیحدہ کام۔ یہ رب تعالیٰ کی مدد کے مظہر ہیں۔ جب فرشتے مدد کر سکتے ہیں تو دوستی  
اللہ تعالیٰ کے مقبول بندے، انبیاء، اولیاء، جو فرشتوں سے افضل ہیں۔ ضرور مدد کر سکتے ہیں تو دوستی  
ہیں۔ لہذا اس صورت میں مقبولان الہی سے مدد مانگنا جائز ہے۔

**دوسرۂ فائدۂ ۵:** یہ حاصل ہوا۔ کفر ہنون کے اریب گھر ایا ہواں جنکن میں آ جاتا ہے۔ بے قرار کو قرار دینے کے لئے فرشتہ اترتے ہیں۔ اسی طریقہ اللہ کے پیارے بندوں سے قرار آتا ہے۔ بلکہ بزرگوں کے تمثیلات بھی قراروں کا ذریعہ ہیں جاتے ہیں۔ دیکھو ہب تین اسرائیل طالوت کے ساتھ جاہلوں سے جگ کرنے چلتے تو ان کے سکون دل کے لئے ہاتھوں سکون بیہجا گیا۔ جس میں موئی دہاروں میں کا السلام کے تمثیلات اور دیگر تبلیغوں کی تصویریں تھیں۔ خود فرماتا ہے: **فَيَوْمَ تَقْيَةُ مَقْتَلَةٍ**

**الْمُؤْسَنِي وَ الْهَرَوْنَ.** الہا

حضرت خالد بن ولید جگ کے وقت اپنی نوپی میں حضور اور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا ہال شریف رکھتے تھے۔ جس سے لٹج پاتے تھے۔ پہنچا اگر میت کے ساتھ بزرگوں کے تمثیلات قبر میں رکھ دیئے جائیں تاکہ قبر میں اس کے دل کو جنکن رہے تو جائز ہے۔

حضرت عمر بن عاص اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہما نے وصیت فرمائی تھی کہ میرے کفن میں حضور علیہ السلام کے ہاتھ اور ہال شریف رکھ دیئے جائیں۔ خود نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی صاحبزادی حضرت زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے کفن میں اپنا تہبند شریف رکھوا یا۔

**تیسرا تفسیر:** یہ ہے کہ اے مسلمانو! تمہارے ایمان اور استھانات کی وجہ سے تمہارے عزیز و اہل قرابت اگر تمہارے دشمن ہو گئے۔ اور سارا جہاں تمہارے خلاف ہو گیا تو یہ پرواہ نہ کرو۔ ہم تمام فرشتے دنیا و آخرت میں تمہارے گھرے دوست ہیں۔ انسانوں کی دوستی ناکافی ہے کیوں کہ وہ فاقی ہیں۔ لیکن ہماری دوستی باقی انسانوں کی دوستی بیکار ہے کہ نہ قبر میں کام آوے، نہ حشر میں، نہ کسی خاص مصیبت میں۔ مگر ہماری دوستی فاقعہ مند ہے کہ ہر جگہ کام آوے گی۔ اگر قافی اور بے کار دوستی کے عوض حسین ہماری نافع اور دوائی دوستی مل گئی تو تم اس سودے میں گھائٹے میں نہ رہے۔

اس تفسیر کی شرح وہ حدیث ہے جس میں فرمایا گیا کہ جب رب تعالیٰ کی بندے سے محبت فرماتا ہے تو حضرت جبریل سے فرماتا ہے کہ تم بھی اس سے محبت کرو۔ حضرت جبریل خود بھی محبت کرتے ہیں اور تمام آسمانوں میں اعلان فرمادیتے ہیں کہ فلاں بندے سے رب محبت فرماتا ہے سارے آسمان والے اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔ پھر دوں والوں کے دلوں میں اس کی محبت ڈال دی جاتی ہے۔ جس سے حقوق کے دل خود بخود اس کی طرف کھجے لکتے ہیں۔ اسی طرح آیت کریمہ میں اشارہ ہے: **سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وَذَا لِمَنِ رَبُّ تَعْالَى أَنْ كَيْمَتِ دَلْوَنِ مِنْ ذَالِ دِيَتَهُ**

دیکھو بعض اولیاء اللہ جیسے حضور خواجہ احمد ری یا سر کار بنداد یا خوبیہ قشیدہ قدس سرہم کر لوگوں نے اگرچہ ان حضرات کی زیارت نہ کی مگر خود بخود لوگ ان کی طرف کھجھ رہے ہیں۔ حد توبہ ہے کہنا کبھی مخلوق بھی اللہ کے پیاروں سے محبت کرتی ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے فرق میں لکڑیاں روئی ہیں۔ لکڑوں نے کلمہ پڑھا ہے۔ چانوروں نے سجدہ کیا۔ موذن کی آواز جہاں تک پہنچتی ہے وہاں تک ذرہ ذرہ پڑھ پڑھ اس سے محبت کرتا ہے۔ اور قیامت میں اس کے ایمان کی گواہی دیں گے۔

کی محمد سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں

یہ جہاں چیز ہیں کیا لوح و قلم تیرے ہیں

**فائدہ:** اس تفسیر کا فائدہ یہ ہے کہ ایمان والوں کی دوستی و محبت ولی اللہ ہونے کی علامت ہے۔ جسے مسلمان ولی اللہ جائیں وہ واقعی اللہ کا ولی ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: **أَنَّمُ شَهَدَةَ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ** تم زمین میں اللہ کے گواہ ہو۔ بلکہ جس کام کو مسلمان اچھا جائیں وہ بھی اچھا ہے۔ حدیث پاک میں ارشاد ہوا: **نَصَارَةُ الْمُؤْمِنُونَ حَسَنَةٌ فَهُوَ عَنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ** جس چیز کو مسلمان اچھا جائیں وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بھی اچھی ہے۔

یہ تینوں تفسیریں اس صورت میں تھیں جب کہ یہ فرشتوں کا کلام ہو۔ لیکن یہ رب تعالیٰ کا اپنا فرمان ہوتا بھی یہ ہی تین تفسیریں ہوں گی۔ اب مطلب یہ ہو گا کہ اے مسلمانوں اتم دین پر استقامت اختیار کر دیکسی کے بہکنے سے بہک نہ جاؤ۔ کیوں کہ تمہارے حقوقی دوست صرف ہم ہی ہیں باقی سب جھوٹے دوست ہیں جھوٹے یاروں کی خاطر اپنے سچے محبوب کو ناراض کرو۔

خیال رہے کہ دنیا والوں کی دوستی خود غرضی پر ہے۔ اور رب تعالیٰ کی دوستی بالا غرض، کیوں کہ دنیا میں سب سے بڑی دوست مان ہے۔ مگر اسے بھی اولاد سے بہت یہ تھنا تھا کہ میرے بڑھاپے کا سہارا ہو۔ بے کسی میں کام آوے۔ اسی لئے مان باپ لڑکا پیدا ہونے پر خوش ہوتے ہیں۔ اور لڑکی کی پیدائش پر ٹھنڈیں کیوں کہ لڑکے سے لینے کی امید ہے اور لڑکی کو دینے کی۔ مان باپ مالدار بیٹے کی قدر کرتے ہیں اور غریب فرزند کی ناقدری۔ جب مان کی محبت غرض سے خالی نہیں تو دیگر دوستوں کا کیا پوچھنا ہے۔ ہاں رب تعالیٰ کی محبت ایسی ہے کہ ہر جگہ ہم کو پاتا ہے مگر بغیر کسی غرض کے۔ لہذا اس کی دوستی سچی ہے باقی جھوٹی۔

یہاں یہ بھی خیال رہے کہ دنیاوی مال عطا فرمان ارب تعالیٰ کی دوستی کی علامت نہیں۔ بلکہ اس کی ربویت کا ظہور ہے۔ اسی لئے مال کفار اور بدکاروں کو بھی مل جاتا ہے۔ رب تعالیٰ کی دوستی کی علامت ایمان، عرفان تو فتن خیر کی عطا ہے۔ اور چونکہ اس کی دوستی بندوں کے ساتھ یکساں نہیں۔ کسی کو صرف ایمان دیا، کسی کو عرفان بھی دیا۔ کسی کو اپنا ترب دیا۔ کسی کو نبوت سے سرفراز فرمایا۔ پھر یہ کہ وہ انہیاء میں کوئی خلیل ہے، کوئی کلیم اور کوئی سید المرسلین صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آله وسلم۔ غرض کہ نَحْنُ أَوْلَيَاءُكُمْ میں بڑی وسعت ہے۔

یہ بھی خیال رہے کہ یہاں نَحْنُ اور أَوْلَيَاءُكُمْ جمع لانے میں اس طرف اشارہ ہے کہ ہم اور ہمارے سارے نبی اور ہمارے سارے نبیک بندے تمہارے دوست ہیں۔ یا ہم اپنی

اے اور ساری کرم کی صفات کے ساتھ تو تمہارے دوست ہیں۔ اور جب ہم دوست بن گئے تو کوئی تمہارا بھال بیکار نہیں کر سکتا۔  
یعنی یہی ہو سکتے ہیں کہ اے مسلمانو! ہم تم سے بہت قریب ہیں اس صورت میں قرب سے مراد مرکانی قرب نہ ہو گا بلکہ رحمت اور کرم کا قرب ہو گا۔ یعنی اگر تم استقامت اختیار کرو تو ہمارا کرم ہماری رحمت تم سے ہر جگہ قریب ہے۔ اس کی تفسیر یہ آیت کر رہی ہے: ان رَحْمَتُ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ۔

کفار سے عذاب الہی قریب ہے۔ رحمت الہی دور۔ اسی لئے ارشاد ہوا: وَإِذَا سَأَلَكَ عَبْدَ أَبِي عَنْ فَلَاقَنِيْ فَلَاقِيْ قَرِيبٍ جب میرے بندے آپ سے مجھے دریافت کریں تو میں قریب ہوں۔ یعنی آپ کے درباری آکر مجھے خلاش کریں تو میں ان سے قریب ہوں۔ مجھے جلد پالیں گے بلکہ میں خود ان سے ملوں گا۔ لیکن آپ کے دربار سے دور رہ کر خواہ مسجدوں میں یا خانہ کعبہ میں یا اور جگہ مجھے ڈھونڈیں تب تو میں ان سے دور نہیں ہوں۔

**چوتھی تفسیر:** یہ ہے کہ اے مسلمانو! دنیا و آخرت میں تمہارے مد دگار ہم ہی ہیں۔ کسی میں طاقت نہیں کہ ہماری رضا کے بغیر تمہاری امداد کرے۔ حقیقی حاجت روا ہم ہی ہیں۔ اگر کوئی امداد کرتا ہے تو ہمارے ارادے سے کرتا ہے۔ ہم دلواتے ہیں تو کوئی دیتا ہے۔ ہم کھلواتے ہیں تو کوئی کھلاتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں تو کوئی چھیس چاہتا ہے۔

نہ کس می دھاند نہ کس می دھد

خدا سے دھاند خدا سے دھد

وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِيْنَ أَنْفُسُكُمْ يَهَا لَكُمْ میں لام ملکیت کا ہے یعنی جس میں تم ہر اس چیز کے داگی مالک ہو گے جو تم چاہو۔ بخلاف دنیا کے یہاں بہت سی باتیں تمہاری خواہش کے خلاف بھی ہوتی ہیں۔ اور یہاں کی چیزیں تمہاری داگی ملک نہیں۔ بلکہ ان سے کچھ دن لفظ اٹھا لو پھر چھوڑ کر چل دو۔ فرماتا ہے: قَلْ مَتَّعْ

الذئيقاليل دنيا كوشاع فرمایا۔ شاع وہ ہے جس سے لفظ اخشا کر چھوڑ دیا جائے۔ اور ساتھ ہی قلیل بھی فرمائیں کی اور بھی تختیر فرمادی۔

خیال رہے کہ رب تعالیٰ اگر چہ مسلمانوں کا دنیا و آخرت ہر جگہ دوست ہے۔ مگر دنیا میں ان کی ہر خواہش پوری نہیں فرماتا اور آخرت میں ہر تمنا ہر آرزو پوری فرمائے گا بلکہ آرزو سے بڑھ کر دے گا۔

اس کی تین وجہیں۔ ایک یہ کہ رب تعالیٰ مسلمانوں کا دوست ہے۔ اور مسلمان رب تعالیٰ کے دوست ہو چاہئے کہ ہم اس کی مانیں وہ ہماری، لہذا دنیا میں ہم پر لازم ہے کہ اس کی ہربات مانیں اور آخرت میں وہ ہماری بات مانے گا۔

دوسرے یہ کہ دنیا تربیت کی جگہ ہے۔ اور آخرت جزاہ کی جگہ۔ یہاں ہماری ہربات ماننا ہمارے لئے نقصان دہ ہو گا۔ جیسے میریاں باپ تربیت کے زمانہ میں بیٹے کی ہربات نہیں مانتا۔ اور تربیت کے بعد اس کی خواہش پوری کرتا ہے۔ بخلاف ماں کے کہ وہ بروقت فرزند کی ناز برداری کرتا پسند کرتی ہے۔ لہذا ماں کی محبت نقصان دہ ہے۔ اور باپ کی محبت فائدہ مند ای لئے حق پرورش باپ کو ہے تک ماں کو۔

تیسرا اس لئے کہ دنیا میں ہمارے پاس دل بھی ہے اور نفس امارہ بھی۔ دل تو اچھی خواہش کرتا ہے مگر نفس بڑی خواہشات بھی کر لیتا ہے۔ اور آخرت میں ہمارا نفس یا توفیق کر دیا جائے گا کیا اس کی اصلاح کر دی جائے گی۔ لہذا ہاں اچھی خواہشیں ہی ہوں گی۔ بڑی ہوں گی ہی نہیں۔ غرض کہ دنیا میں مصیبتوں کا آنا بھی رب کی دوستی کی بنایہ ہے۔ اور آخرت میں ہر طرح آرام ہونا بھی اس کی دوستی کا ظہور ہے۔

**حکایت:** حضرت ہاریز یہ بسطامی رحمۃ اللہ علیہ کسی جگہ سے اُز رہ ہے تھے۔ ملا کہ فرمایا ایک بچہ کچھ میں گر گیا ہے اور اس کے کپڑے و جسم تصریح گئے ہیں۔ لوگ دیکھتے ہوئے گز رجاتے ہیں کوئی پرواہ بھی نہیں کرتا۔ کہیں دوسرے ماں نے دیکھا وہر تی ہوئی آئی وہ تجھر

پچے لگائے کپڑے سچا رکر رہوئے اسے فضل دیا۔ حضرت کو یہ دیکھ کر وہ جد آگیا اور فرمایا: کہ یہی حال ہمارا اور حست الہی کا ہے: ہم گناہوں کے دلدل میں لمحہ جاتے چیز کسی کو کیا پرداز، مگر حست الہی کا دریا جوش میں آتا ہے۔ ہم کو مصیبتوں کے ذریعہ درست کیا جاتا ہے۔ اور توبہ مہادات کے پانی سے فضل دے کر صاف فرماتا ہے۔

**حکایت:** کسی نے سلطان العارفین حضرت پاہنیزید بسطامی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے کہا کہ فلاں مجدد و بکھرہ رہا ہے کہ ہم اس دریا میں غوطہ لگا رہے ہیں جس کے کنارے پر انہیاں کرام کھڑے ہیں۔ آیا وہ کافر ہے یا مسلمان؟ وہ سمجھے تھے کہ اس دریا سے معرفت انہی کا دریا مراد ہے۔ اور یہ مجدد و بکھرہ اپنے کو انہیاں سے افضل کھرہ رہا ہے۔ لہذا کافر ہے۔ آپ روپرے اور فرمایا کہ وہ یا انکل تھیک کہتے ہیں۔ وہ دریا گناہوں کا ہے۔ انہیاں کرام کنارہ پر ہماری دلکشی کے لئے کھڑے ہیں۔ اگر ان کی امداد شامل حال نہ ہو تو ہم اس دریا میں ہلاک ہو جائیں۔ مولا نا عطار نے منطق الطیر میں کیا خوب فرمایا۔

خلق ترسد از من ترسم ز خود

کز تو نیکی دیده امروز خویش بد

اے مولا! حقوقِ مجھ سے ذرتی ہے۔ مگر میں اپنے سے ذرتا ہوں۔ کیوں کہ تو نے ہمیشہ مجھ پر کرم فرمایا میں نے برا بیاں کیں۔ غرض کر رب تعالیٰ واقعی مسلمانوں کا دنیا و آخرت میں دوست ہے۔ مگر دنیا میں دوستی کا ظہور اور طرح ہے آخرت میں دوسری طرح۔

نُرُّ لَا مِنْ غَفُورٍ رَّحِيمٌ یہ بھی اس دوستی کا ظہور ہے۔ فرمایا گیا کہ جنت تمہارے لئے رب کی طرف سے مہمان خاتم ہے۔

خیال رہے لئکم سے معلوم ہوتا ہے کہ جنت تمہارے لئے رب کی طرف سے ملکیت ہوگی۔ مگر نُرُّ لَا سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں مہمان ہوں گے اور مہمان بیڑا بان کے گھر یا رکمالک نہیں ہوتا۔

اس میں نہایت لطیف لگتے ہے کہ بغضہ کے لیفلاس سے بھتی جنہ کے مالک ہوں گے۔  
تکر خاطر و تواضع کے لئے مہمان، یعنی ان کی تواضع و خاطر ایسی شاندار کی جائے گی کہ ہے  
مہمان کی ہوتی ہے کہ ہر بیڑا ان اپنے معزز مہمان کی تواضع میں کوئی کسر نہیں پہنچتا۔ ہم بھی  
تھاری خاطر میں کوئی کی نہ کریں گے۔ یہ بھجو لوک طنورِ جسم کی مہمان واری کیسی ہوگی۔  
نیز بیڑا ان مہمان پر ناراض نہیں ہوتا۔ ہم وہاں تم سے بھی ناراض نہیں ہوں گے۔ نیز  
بیڑا ان مہمان سے ضرور بات چیت بھی کرتا ہے۔ ہم بھی تمہیں وہاں اپنادیہ اور دکھائیں گے  
اور تم سے کلام فرمائیں گے۔ نیز مہمان کی خاطر کا معاوضہ نہیں لیا جاتا۔ ہم تم سے ان  
خاطروں کا معاوضہ طلب نہ کریں گے۔

یہ اعمال صالح تورب تعالیٰ کی مہمانی کا استحقاق حاصل کرنے کے لئے ہیں۔ اور وہاں  
کی نعمتیں محض رب تعالیٰ کا اعطا ہیں۔ اسی لئے حدیث میں ارشاد ہوا کہ کوئی اپنے اعمال  
سے نہیں بخشتا جائے گا۔ محض فضل الہی سے بخشن ہوگی۔

اعمال اس فعل کے حاصل کرنے کا ظاہری ذریعہ ہیں۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا:  
جزاء بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ۔ اللہ تعالیٰ ہمارا ایمان پر خاتمہ تسبیب کرے۔ امین ثم امین

و ماعلینا الا البلاغ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆

☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ قَرَى الْأَرْضَ خَاتِمَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا  
الْحَمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَّتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لِمُخْيَرِ الْمُؤْمِنِ  
إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ فِي الدِّيْنِ فَلِدِينُكَ ۖ پارہ ۲۲ رکوں ۱۹

ترجمہ: ان کی نشانوں سے کہ دیکھتے ہو تم زمین کو نکل۔ پس جب ہم اس پر پانی  
اتارتے ہیں تو جب نہ کرتی اور پھولتی بڑھتی ہے۔ بلاشبہ جس نے اسے زندہ کیا وہ ہی مردے  
زندہ کرنے والا ہے۔ بے شک وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

اس آیت کریمہ میں ان کفار کا رد ہے جو خالق کے سواز میں یا زمان کو پہ جتے  
تھے اور قیامت کے مکر تھے۔ اس جگہ تین امور بحث کے لائق ہیں۔ ایک یہ کہ کفار  
نے زمین و زمان میں کیا دیکھا تھا جو ان کی پوچھا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ قرآن  
حکیم نے ان کے خیال باطل کی تردید کی تھی اسی میں کی۔ تیسرا یہ کہ صوفیائے  
کرام نے اس آیت کریمہ میں کیا نکات بیان فرمائے۔

(۱) کفار ہر اس چیز کے سامنے سر جھکا دیتے تھے جو یا تو عجیب و غریب ہو یا طاقتور ہو یا  
اس کی ضرورت در پیش آتی رہتی ہو۔ انہوں نے زمانہ کی طاقت دیکھی کہ زمانہ عالم میں  
انقلاب پیدا کر دیتا ہے، دن سب کو جگا دیتا ہے، رات سب کو سلا دیتی ہے، یہ یہ رات دن  
عمر س ختم کر دیتے ہیں جو ان کو بوز حا، زندہ کو مردہ، پادشاہ کو گدرا اور گدرا کو پادشاہ کر دیتے ہیں  
مضبوط مخلوں کوڈھا دیتے ہیں۔ لہذا وہ چاند، سورج، دن، رات کے پیچاری ہیں گئے۔

کیوں کہ زمانہ اور موسم اور فصلیں اسی سے بنتی ہیں۔ اور غلے وغیرہ کی پیداوار اسی پر  
موقوف ہے۔ اس کی تردید بھلی آیت میں کی گئی۔ اور زمین میں انہوں نے یہ وصف دیکھا۔  
کہ ہم سب کی انتداب بھی زمین سے ہے۔ اور بقاء بھی زمین ہے اور امہما بھی زمین پر ہے۔

کر عالم، قابل، شاد و گدا اسی سے پیدا ہوئے۔ اسی کی پیداوار کھا کر جیتے ہیں۔ اسی میں دن ہو جاتے ہیں۔ لہذا وہ زمین کے پیچاری ہو گئے کہ پتھروں، درختوں، گھاس پھوس بلکہ ندیوں کو پوچھنے لگے۔ اس آیت میں ان کے اس وہم کی تردید ہے۔

(۲) ان دونوں آجتوں کا نشان یہ ہے کہ اے کافروں تم نے تصویر کا ایک رخ دیکھا و سر اند ویکھا۔ جس سے زمین و زمان، نکین و مکان کی جبودی و معموری معلوم ہو۔ رات و دن واقعی دنیا پر راج کر رہے ہیں مگر یہ تو خیال کرو! کہ ان میں سے کوئی بھی خبر نہیں۔ آگے پیچھے بھاگتے چلے جا رہے ہیں۔ پھر گھنٹے بڑھتے رہتے ہیں۔ پھر کبھی ٹھنڈے ہوتے ہیں کبھی گرم، غرضیکہ کسی دوسری طاقت کے ہاتھ میں کٹھ پلی ہتے ہیں۔

ای طرح چاند، سورج کا ایک حال نہیں۔ دن میں تین پلٹے کھاتا ہے۔ صبح کو ٹھنڈا، دو پھر کو گرم، پھر شام کو ٹھنڈا، و راسا پاول آجائے۔ تو اس کی شعاعیں روک لے۔ گرہن لگ جائے تو بے نور ہو کر رہ جائے۔ پھر ایک منٹ کے لئے آرام نہ کر سکے۔ ہر وقت حیران و سرگرد اس بھاگا پھرتا ہے۔ اس سے پہلے لگا کہ ان سب کی ڈور کسی اور ہی کے ہاتھ میں ہے۔ جس کے دست قدرت میں ان کی ڈور ہے۔ اور جس کے حکم پر سب پھر رہے ہیں۔ وہ اللہ واحد قیارہ ہے۔ وہ ہی لائق عبادت ہے۔

گر چہ حیر از کمان ہمی گزرو

از کمان دارد بیند اہل خرو

ای طرح زمین کا دوسرارخ دیکھ کر یہ بھی قدرت کے ہاتھ میں کیسی بے بس ہے۔ بعض زمین پانی میں غرق ہے۔ بعض کھلی ہوتی ہے۔ کھلی زمین میں غرق ہونے کی قدرت نہیں۔ اور غرق زمین میں کھلنے کی طاقت نہیں۔ پھر کھلی زمین بعض بخیر ہے بعض آباد، بخیر میں آبادی کی قدرت نہیں۔ آباد میں بخیر بننے کی قوت نہیں، پھر آباد زمین میں قابلیت مختلف، پنجاب کی زمین میں گندم، مالا وغیرہ پیدا کرنے کی زیادہ طاقت ہے۔ کشمیر کی زمین میں زعفران،

لاس پھل رات یا اکتے کی زیادت ہے۔ بکال ترینی کی زندگی میں حس خوش  
پادل، پھانی، پان دلخواہ اکتے کی زیادت ہے۔ فرش کی قیمت تین روپیہ  
بیویات کی بیوت کریں ہے۔ اس میں تین روپیہ ہے۔

بھر جو زمین ہو میں کی تھاں ہے۔ سر دن میں گندم بیکیں اکائیں۔ وہ گندم میں ہالہ ہے  
بیکیں کر سکتی۔ بھر جو زمین ہے، اس کی تھاں اور دھوپ کی تھاں ہے۔ اس کی تھاں پیارا شہ جائے۔ اس  
کی وقت پر دھوپ مل جائے تو یہ دار الحکم ہے۔ وہ دن سب سے بڑا ہے۔

یہ توزیں کا ناہیری حال تھا۔ اب ہاں کوئی کھوٹے بھیں نہیں میں تکل کے جائے چاہیے۔  
بھیں پانی کے جائے، کھن سونے کی کان ہے تو کھنیں اونکی کی۔ جوں قدرت کے فیض  
ہاتھوں نے جوچیں یہ اکریں ہے، وہی لٹکی۔ وہری جوچیں بھیں لکل سکتی۔

اس سے معلوم ہوا کہ زمین اور زمین والے بھجوڑیں۔ اس آہت کریں میں ہی طرف  
اشارہ فرمایا ہے کہ تم زان رات دیکھتے رہے ہو کیونہ میں سوچی زبان سے بیناں حمال ہم سے  
پارش کی دعائیں مانگتی ہے۔ جب ہم اپنی رہت سے پارش ہے ساتے چیز۔ جب اس میں  
حرکت اور سبزہ پیدا ہوتا ہے۔ حرکت سے مراد حالت بدنا اور بخیر پارش کے پانی کے کوئی سخی۔  
تالااب اور نہر کا پانی بیکار ہوتا ہے۔ کیوں کہ بخیر سل کے نتھ پاؤں دھونے بھنیں بیکار ہے۔

جب تمہیں معلوم ہو چکا کہ زمین بھنیں بھجوڑی ہے تو تم اس کی عبادت کرو جس کی یہ تجھے ہی  
حاجت مند ہیں۔ اور وہ رب ہے۔ اور اسی تجھے کی وتری سے قیامت کا پتہ لگا لو کہ جو زمین کی  
سوچی منی میں پانی کے ذریعہ جان ڈال سکتا ہے وہ سوچی بذریوں میں گئے کے بعد صورتی  
پھونک کے ذریعہ جان ڈال سکتا ہے۔

یہ تفسیر عالمات ہے۔ اس تفسیر سے چند فائدے حاصل ہوئے ایک یہ کہ جس  
تجھے کی بیوی اکش کا مقصد پورا ہو وہ زندہ ہے۔ جس کا مقصد حیات ختم ہو جائے وہ  
مردہ دیکھوں اس آہت میں خلک زمین کو مردہ اور توزیں کو زندہ فرمایا گیا۔ کیوں

کہ تر نہ میں سے پیدا ہوا رہتی ہے۔ بوز میں کی پیدائش کا مقصود ہے۔  
ای طرح مسلمان زندہ ہے اور کافر مرد ہے۔ ہبید کو قرآن زندہ فرماتا ہے اور زندہ  
کافروں کو مرد ہے۔

دوسرے یہ کہ دنیا اور دنیا کی تمام چیزیں معرفت الہی کا دفتر ہیں جو اس کے ذریعہ رب  
تعالیٰ کو پہچان سکے وہ کامیاب ہے۔ اور جو اس میں پھنس کر رہ چاہے وہ ناکام ہے۔

جہاں مرآتِ حسن شاہہ اہست

نشاہد و جھہ فی کل نذرات

دنیا جہاں یار کے مشاہدہ کرنے کا آئینہ ہے۔ اس کے ہر ذرہ میں اسے دیکھوں

برگ درختان سبز در نظر ہو شیار

ہر درتے دفترے اہست معرفت کر دگار

**تفسیر صوفیانہ:** یہ ہے کہ اہل دنیا کے دل گویا رب تعالیٰ کی زمین  
ہیں۔ آقائے دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم رحمت کا سند رہ، جس طرح سند رہے  
بادل ہر س کر زمین کو سیراب کرتا ہے، ایسے ہی اس بحر رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ  
وسلم سے ہدایت کے بادل علماء اور صوفیاء کی شکل میں بن کر اس امت کے کھیت پر  
ہرستے ہیں۔ پھر جیسے زمین بعض بخیر یعنی ناقابل پیدا ہوا رہتی ہے اور بعض اچھی ایسے  
ہی کفار کے دل بخیز میں ہیں۔ اور مسلمانوں کے دل اچھی زمین، کفار اس ہدایت  
سے کوئی فائدہ نہیں پاتے۔ پھر جیسے کہ اچھی زمین میں سے بعض آم پیدا کرتی ہے اور  
بعض زعفران اور ایسے ہی موننوں کے دل مختلف درجے رکھتے ہیں۔

صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے قلب مبارک میں اس ہارش سے جو پیدا ہوا وہ کچھ اور  
تحا اور فاروق اعظم، ہشان غنی اور حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین کے قلوب میں جو پیدا  
ہوا وہ کچھ اور۔ اور جو کچھ گار مسلمانوں کے دلوں میں پیدا ہوا، وہ کچھ اور ہے۔

بے شیرگی زمین، بخاپ کی زمین کے شل نہیں۔ اگرچہ شل میں یکساں جس سائیکل تھم  
جسے کوہ مجاہد کرام کی شل نہیں۔ اگرچہ شل و شیاہت یکساں معلوم ہوتی ہے۔ قرآن فرماتا ہے:  
يَا إِنَّمَا النَّبِيُّ لَسْتُنَّ كَأَخْدِي مِنَ النِّسَاءِ اَسَهِيْ كِيْ بِيْدِيْ اَتَمْ دُوْرِيْ مُوْرِيْ وُوْنَ کے  
شل نہیں۔

پھر جیسے کہ ایک ہی سند سے باول بنتا ہے مگر کوئی گھنٹا پورب کی طرف سے آتی ہے کوش  
چکھم کی طرف سے۔ کوئی جنوب سے کوئی شمال سے، اسی طرح اگرچہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
وسلم کی ذات بحر رحمت ہے۔ مگر اس سے جور رحمت کی گھنٹی بنتی ہے۔ تو کوئی بغداد کے دام سے  
آتی ہے۔ جسے قادری کہتے ہیں۔ کوئی اچھیر کے راستے، کوئی بخارا کی راہ سے، کوئی سروودکی  
راہ سے جسے چشتی، تشنہندی، سہروردی وغیرہ کہا جاتا ہے غرض کہ ان رحمت کی گھنڈوں کے ہم  
خف ہیں۔ مگر بہ اسی ایک سند سے بنے ہیں اور بہ کام ایک ہی ہے۔  
حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تحریف آوری سے پہلے کعبہ و عرقات میں سب کچھ  
تھا۔ مگر در حقیقت کچھ نہ تھا۔ سب میں بہت پرستی تھی۔ گویا یہ خلک زمین تھی۔ جور رحمت  
اللہی کو مانگ رہی تھی۔ حضور علیہ السلام تحریف لائے۔ تمام چیزیں ہری بھری  
ہو گیں۔ وہاں عبادات و ریاضات کے پھل لگ گئے۔

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆

☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
 مَسْرُبُهُمُ الْمُشَاهَدَ فِي الْأَقْوَافِ وَفِي الْغَيْبِ  
 لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ (پ ۲۲۴)

ترجمہ: شتاب دکھائیں گے۔ ہم اُجیں اپنی نشانیاں اطرافِ عالم میں اور ان کی راتوں میں بیہاں تک کائنیں محل جائے گا کہ وہ حق ہے۔

اس آیت کریمہ میں حقانیتِ اسلام یا حقانیتِ قرآن یا حقانیتِ صاحبِ قرآن صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ذبرِ دستِ دلائل ارشاد ہوئے۔ مقصود یہ ہے کہ ہم دنیا جہاں میں بلکہ ان کی ذاتوں میں ایسے ایسے نشانِ قدرت دکھائیں گے۔ جن سے ان کے دلِ حقانیتِ اسلام ماننے پر مجبور ہو جائیں گے۔ اور دینِ اسلام کی سچائی روز روشن کی طرح ظاہر ہو جائے گی۔

اس آیت کی چار تفسیریں ہو سکتی ہیں۔ تین عالمانہ اور ایک صوفیات و عاشقانہ اور ہر تفسیر کے ماتحت علیحدہ فوائد ہیں۔

**ایک تفسیر** یہ ہے کہ ہم دنیا والوں کو اپنی قد ویست و قدرت و علم کی کھلی نشانیاں دنیا اور ان کے نشوون میں اس طرح ظاہر کریں گے۔ کوہ ہماری حقانیت ماننے پر مجبور ہو جائیں۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ ہم قرآن کریم کی حقانیت کی ایسی کھلی نشانیاں عالم میں بھی اور ان کے نقوص میں بھی دکھائیں گے جس سے پتہ لگ جائے کہ قرآن حق ہے۔

تیسرا یہ کہ ہم اپنے محبوب حضور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی حقانیت کی ایسی روشن دلیلیں عالم میں بلکہ خود ان میں ایسی ظاہر کریں گے کہ ان کے دل کو اہمی دینے لگیں گے کہ محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم سچے پیغمبر ہیں۔

(۱) اگر ان آیات سے مراد اپنی قدرت کی نشانیاں ہوں۔ تو تُریٰ میں تین احتمال ہیں۔ ایک یہ کہ آگے گے زمانہ میں ایسی چیزیں پیدا فرمائیں گے جو آج ان کی عقل

میں تھیں آرہی ہیں۔ ان کی تفسیر وہ آیت ہے۔ وَ قَدْ خَلَقْتَنَا لَا تَعْلَمُونَ رَبُّ تَعَالَى  
اسی سو ارباں بیدا فرمائے جو ابھی تمہارے علم تو کیا وہم و مگان میں نہیں۔ چنانچہ  
ریل، موڑ، ہوائی جہاز، بکلی، ریل یا، ایم بیم یہ تمام ایجادوں اس آیت کریمہ کی پہلی  
پھری تفسیر ہیں۔ بلکہ حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے تو ایسی ایسی  
ایجادوں کی خبریں دی ہیں۔ جو ابھی تک غلیوب میں نہ آئیں۔

فرمایا انسان کی ران بلکہ اس کے جو نہ کہ اس سے کلام کرے گا۔ گھر کی دیواریں  
ہتائیں گی کہ تیرے پیچے تیری بیوی بکوں نے کیا کیا، دجال مردے زندہ کرے گا وغیرہ۔  
غرض کہ اس آیت کی تفسیر بہت کچھ خاہر ہو چکی۔ اور کچھ خاہر ہوئی جا رہی ہے۔

یا یہ مطلب ہے کہ ان ہی موجودہ چیزوں میں سے وہ کریمہ خاہر فرمائیں گے کہ مخلوق  
جن ان رہ جائے گی۔ وہ بخوبی، پانی، دھواں، سورج، آگ، بھاپ یہ تمام چیزوں ہمیشہ سے دنیا  
میں موجود ہیں۔ مگر ان کی اندر وہنی طاقتیں کا پتہ مخلوق کو نہ تھا۔ سانحہ کی ایجاد سے پتہ لگا کہ  
بھاپ، اینج اور ریل کھینچ سکتی ہے۔ پانی سے بکلی اور سورج کی شعاعوں سے ایم بیم بن سکتا  
ہے۔ ابھی یہ بھی نہیں کہا جا سکتا کہ ہم کو تمام چیزوں کی پوری حقیقت معلوم ہو گئی۔ ممکن ہے ان  
تھی چیزوں سے ابھی اور بھی کر شے ظاہر ہوں گے۔ بلکہ روز بروز ظاہر ہو رہے ہیں۔

یا یہ مطلب ہے کہ اگر چہ ہماری آئیں موجود ہیں۔ مگر ان لوگوں کو ان میں غور و فکر کی  
تو نہیں ملی۔ غفریب انہیں ان چیزوں میں فکر کرنے کی توفیق دیں گے۔ جب یہ غور  
کریں گے تو پتہ لگے گا کہ

برگ درختان بزر در نظر ہو شیار  
ہر درستہ دفترے است معرفت کر دیگار

لوگ ایچھے داعظ خلاش کرتے ہیں۔ اگر خدا تعالیٰ انظر عبرت نصیب کرے تو زمین کا ہر  
ذرہ اور کھیت کا ہر پتہ بہترین داعظ ہے یہ توفی الافق کی تفسیر ہے۔

اب فسی  
(شالی) ہے۔  
اور سرتے وقت  
امام رازی  
دو، تو وہ مرجا  
رہتا ہے۔ حالاً کہ  
کا حاجت منہ ہو  
ہوئے انسان چا

یعنی تمام  
ہیں۔ مگر آج ہے  
جاوں کے اس۔

خدا  
خطرنخ کے موجود  
بار خطرنخ کھیلو۔  
بھروسی ہیں۔ آر  
لاکھوں کروڑوں

غرض کے اٹا  
ظاہر ہوتے رہیں  
دو۔  
آفاق عالم میں

اب فی آن فیکم پر خور کر تو معلوم ہو گا کہ ہمارا رونگدار و گلدار رب تعالیٰ کی آیت (ثالی) ہے۔ اگر بھی ہم یہ سوچیں کہ ہم کون ہیں۔ کہاں سے آئے؟ یہ کون بول رہا ہے؟ اور مرتبے وقت کون پر نہہ اس نفس میں سے نکل جاتا ہے تو ہم پاگل ہی ہو جائیں۔

امام رازی فرماتے ہیں کہ میں حیرت کرتا ہوں کہ اگر بچے کے مند اور ہاک پر روئی رکھ دو، تو وہ مرجائے۔ مگر ماں کے پیٹ میں اتنے غلافوں میں ہوتے ہوئے کئی ماہ تک زندہ رہتا ہے۔ حالانکہ نہ وہاں ہوا ہے نہ داشہ پانی، غرض کہ وہ رب زندہ رکھنے میں ہوا، پانی وغیرہ کا حاجت مند نہیں۔ اور جب موت آجائے تو تمام چیزیں پانی اور ہوا وغیرہ موجود ہوتے ہوئے انسان چل دیتا ہے۔ شیخ سعدی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: ع

کہ کرد است بر آب کاری گری

یعنی تمام مصورین کاغذ، مٹی اور پتھر پر اپنا کمال دکھاتے ہیں کہ ان پر تصویریں بناتے ہیں۔ مگر آج تک کسی کاریگر نے پانی پر فونہ نہیں کھینچا۔ رب تعالیٰ کی قدرت پر قربان جاؤں کہ اس نے ایک قطرہ پانی یعنی منی پر لاکھوں کروڑوں فونہ کھینچ دیے۔

**حکایت:** کسی نے امیر المؤمنین علی رضاؑ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے عرض کیا۔ کہ شلنخ کے موجود کا کمال تو دیکھو کہ ایک چھوٹے سے کپڑے پر ایسا طریقہ بنایا ہے کہ لاکھوں پار شلنخ کھیلو۔ مگر ہر بار نی چال ہوتی ہے۔ سو اگر کے نکڑے میں لاکھوں شلنخ کی چالیں بھر دی ہیں۔ آپ نے فرمایا میرے رب کا کمال تو دیکھو کہ چھرے کے باشت بھر گرے پر لاکھوں کروڑوں نقشے اس طرح کھینچے ہیں کہ ایک دوسرے سے ممتاز اور علیحدہ ہیں۔

غرض کہ اطرافِ عالم اور انسان کی ایجادات، نشانات قدرت بے شمار ہیں۔ جو ہمیشہ

خاہر ہوتے رہیں گے۔

**دوسرا تفسیر:** کی ہنا پر معنی یہ ہوں گے کہ قرآن کی حقانیت کے دلائل آفاقِ عالم میں اور خود ان کے نفوس میں ہم دکھائیں گے۔ تو مطلب یہ ہو گا کہ قرآن کے

اندر ایسی ایسی صفات ہیں جو ہمیشہ ظاہر ہوتی رہیں گی۔ مثلاً قرآن کی خبریں دیکھو افسوس، عرب کو لے کر کر فرمایا کہ تم ایک بھی آیت قرآن جیسی نہ بنا سکو گے۔ ایسا ہی ہوا کہ سارے جوئی کے فصح و بلغ نے جمع ہو کر ایزدی چوئی کا زور لگا کر مقابلہ کرنا چاہا مگر نہ کر سکے۔

تیرے آگے یوں ہیں دبے لئے فصحی عرب کے بڑے بڑے

کوئی جانے منہ میں زبان نہیں، نہیں بلکہ جسم میں جان نہیں

خبر دی کہ قرآن کا رب حافظ ہے۔ اس میں توریت و انجیل کی طرح ترمیم و تبدیل کی ہو سکے گی ایسا ہی ہوا خبر دی کہ عتریب چند سالوں میں رومنی فارسیوں پر غالب آجائیں گے۔ ایسا ہی ہوا۔ خبر دی کہ اے محبوب! ہم نے تمہارا ذکر اور نچا کر دیا۔ دیکھ لو! کہ آج بھی حضور علیہ السلام کا ذکر اور نچا ہے۔ خبر دی کہ مومنین، متفقین کو خلافت دیں گے۔ دیکھو! خلفائے راشدین اور دوسرے مومنین خلفاء ہوئے۔ غرض کہ لوگوں نے قرآن کریم کی حفایت کے دلائل نزول قرآن سے پہلے زمانہ میں بھی دیکھئے اور بعد میں بھی۔

اب سائنس نے حقیقیں کی کہ درختوں میں زمانہ ہوتے ہیں قرآن پہلے فرمادیکا تھا۔ کہ: ہبہ کل شئ و خلقنا زوجین لعلکم تذکرؤں اب سائنس والوں نے دریافت کیا کہ درخت کی پایا تھیں کرتے ہیں۔ قرآن پہلے کہہ چکا ہے۔ وَإِنْ فِيْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّعُ بِحَمْدِهِ۔ غرض کہ سائنسی تحقیقات بڑھتی جائے گی اور قرآن حکیم کی حقانیت زیادہ ظاہر ہوئی جائے گی۔ یہ سائنس وغیرہ گویا اس آیت کی تغیرے۔

**فائدہ:** ان دو قوی تفسیروں سے یہ فائدہ حاصل ہوا کہ حکومات میں اور قرآنی آیات میں غور و فکر کے درپ تعالیٰ کی قدرت معلوم کرنا بڑی عبادت ہے۔ اسی لئے صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ ایک ساعت کی فکر ہزار برس کے ذکر سے افضل ہے۔ اور تدبیر سے ایک آیت پڑھنا بغیر کچھ ہوئے سارے قرآن پڑھنے سے افضل ہے۔ قرآن کریم نے ہر جگہ تدبیر اور فکر کا حکم دیا: *أَقْلَمْ يَتَفَكَّرُوا وَغَيْرُهُ*

**تیسرا تفسیر:** کی جا پر آیت کریمہ کے محتی یہ ہوں گے کہ اے محبوب ہم آپ کی حنیت کے دلائل ہیش لوگوں کو دکھاتے رہیں گے۔ عالم میں بھی اور خود لوگوں کے نفس میں بھی یہاں تک کہ لوگوں پر آپ کی حنیت ظاہر ہو جائے گی۔ اس کی تفسیر یوں سمجھو کہ دیگر انبیاء کرام کے مجزات ان کی تشریف آوری پر ظاہر ہوئے۔ اور ان کے پردہ فرمائے پر چھپ گئے۔ مگر رب تعالیٰ نے حضور پر نور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو چار قسم کی آیات (شانیاں) عطا فرمائیں۔ ایک وہ جو آپ کی تشریف آوری سے پہلے دنیا نے دیکھیں۔ اور دوسری وہ جو تشریف آوری کے وقت ظاہر ہوئیں۔ چوتھی وہ جو حضور علیہ السلام کے بعد قیامت تک ظاہر ہوتے رہیں گی۔ جیسے کہ آفتاب کا اعلان۔ اس کی موجودگی میں بھی ہو رہا ہے۔ اور نکتے وقت بھی صحیح کی سفیدی سے وہ آنکھ کارہ ہے۔ ذوبنے کے بعد شفقت کی سرفی سے اور رات میں چاند تاروں کے نور سے ظاہر ہے۔ کیوں کہ سب کو اسی نے چکایا ہے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نبوت کے سورج ہیں باقی انبیاء تارے اور قیامت تک کے اولیاء، علامو ذرے، اسی لیے حضور علیہ السلام کی تشریف آوری سے انبیاء چھپ گئے۔ اور علماء و اولیاء چمک گئے۔ کیوں کہ سورج سے چراغ گل ہوتے ہیں اور ذرے چمکتے ہیں۔

اس آیت میں چوتھی قسم کے مجزات و آیات کا ذکر ہے۔ یعنی آپ پہلے انبیاء کی مثل نہیں ہیں کہ آپ کے پردہ فرمائے سے آپ کے مجزات بھی ختم ہو جائیں۔ بلکہ جیسے تشریف آوری سے پہلے کے مجزات دیکھے جاتے تھے۔ ایسے ہی پردہ فرمائے کے بعد بھی دیکھے جائیں گے۔ چار قسم کے مجزات کا نمونہ چیز کیا جاتا ہے۔

(۱) رب تعالیٰ فرماتا ہے: إِنَّ اللَّهَ وَمَا لَيْكُنْتَ هُنَّا مُصْلُوْنَ عَلَى الْفَيْنِ اس آیت سے معلوم ہوا کہ انسان کی پیدائش سے پہلے رب تعالیٰ اور ملائکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام پر درود بھج رہے تھے۔ کیوں کہ مُصْلُوْنَ دوام استراری تجدید یہی ہے۔ پتہ لگا کہ انسان کی پیدائش سے پہلے حضور علیہ السلام کی دھوم بھی ہوئی تھی۔

(۲) رب تعالیٰ فرماتا ہے: وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ جِسْ سے پڑھ کر عالم ارواح میں سارے نبیوں سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی اطاعت کا عہد لیا گیا۔ پڑھنے پڑا کہ حضور علیہ السلام کی آیت نبوت عالم ارواح میں آشکارہ تھی۔

حضرت آدم علیہ السلام نے پیدا ہوتے ہی ساق عرش پر حضور علیہ السلام کا نام رب تعالیٰ کے نام کے ساتھ لکھا ہوا پایا۔ معلوم ہوا کہ آسمان پیدا ہو کر سب سے پہلے حضور علیہ السلام کی معرفت حاصل کی۔ اب بھی حکم ہے کہ سب سے پہلے ہی کے کان میں اذان کیوں۔ آدم علیہ السلام نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا نام پیدا ہوتے ہی پڑھا۔ تو جو آدمی ہو وہ پہلے حضور علیہ السلام کا نام نہ۔

حضرت آدم علیہ السلام کی خطاب حضور علیہ السلام کے نام کے وسیلہ سے معاف ہوئی۔ اسی پھر حضرت آدم علیہ السلام نے وصیت کی تھی کہ آڑی مصیبت کے وقت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے نام کے طفیل دعا کیا کرنا کیوں کہ میری بڑی مشکل میں یہی نام کام آیا۔ (دیکھو خصائص الکبیری) حضرت نوح علیہ السلام کی کشی حضور علیہ السلام کے نام پر پار گئی

اگر نام محمد را نیا وردے شفیع آدم

نہ آدم یا نئے توبہ تلوح از غرق نجینا

بعض علمائے فرمایا ہے کہ ملائکہ آدم علیہ السلام کی پیشہ کے پیچھے کھڑے ہو کر صلوٰۃ وسلام پڑھا کرتے تھے عرض کیا کہ مولیٰ یہ میرے سامنے کیوں نہیں آتے؟ فرمایا گیا کہ تمہاری پشت میں تو ری محمدی جلوہ گر ہے اسی پر صلوٰۃ وسلام ہے اور اسی کی طرف بجہہ تھوڑا

زبان حال سے کہتے تھے آدم!

جسے بجہہ ہوا ہے میں نہیں ہوں

حکایت: حضرت پیر روح البیان نے فرمایا کہ ایک دفعہ حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے تخت پر تمام دنیا کی سیر فرمائی۔ اس طرح کہ آپ کے ساتھ ایک

ہزار اولیاء و علماء تھے  
پرندے دھوپ سے  
رہے تھے۔ کہ ایک  
اتمارا، اور وہ مسیداں  
کسی نے اس کی  
جس کا نام مدینہ منورہ  
لئے زمین کا احترام کی  
حضرت ابراہیم  
انھوں نے حضور علیہ  
فرما سیں۔ روایات  
کرتے تھے۔ اور  
جاتے ہیں۔ اسی طریقے  
سلام کے اوصاف  
مصیبتوں میں جنگوں  
قبلی یشستہ فتویٰ  
دعا سیں کرتے تھے  
یہ تو تھے گز شہ  
سلام کے مجرمات  
لا چکا تھا۔ حضرت  
بنت خانہ کے بت  
کسی چنگر کو خواب

ہزار اولیاء و علماء تھت پر تھے۔ اور کنارہ تھت پر جنات تھنات تھے۔ تھت کے اوپر پرندے دھوپ سے سایہ کئے ہوئے اُڑ رہے تھے۔ بیچے زمین پر تمام جانور ساتھ چل رہے تھے۔ کہ ایک خالی میدان کے مقابل بھیج کر تھت سے اترے۔ اور سب کو اتارا، اور وہ میدان پیدل چل کر طے فرمایا پھر تھت پر جلوہ گر ہوئے۔

کسی نے اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا۔ کہ اس جگہ آئندہ آبادی ہوگی اور یہاں ایک شہر آباد ہوگا جس کا نام مدینہ منورہ ہوگا۔ اور وہ شہر سید الانبیاء کی قیام گاہ اور آخری آرام گاہ ہوگا۔ میں نے اس لئے زمین کا احترام کیا۔ پوچھا کہ وہ شہر کب آباد ہوگا؟ فرمایا آج سے ایک ہزار برس بعد۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعائیں اور حضرت مسیح علیہ السلام کی بشارتیں جو انہوں نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حق میں ہیں۔ وہ تو قرآن کریم نے نقل فرمائیں۔ روایات میں آتا ہے کہ انبیاء کرام حضور علیہ السلام کے ذکر کی مجلسیں قائم کیا کرتے تھے۔ اور جیسے آج عفضل میلاد شریف میں آپ کے فضائل و اوصاف بیان کئے جاتے ہیں۔ اسی طرح دیگر انبیاء کرام اپنی اتوں کے مجمع جمع فرمائیں حضور علیہ السلام کے اوصاف سایا کرتے تھے۔ یہاں تک کہ تمام اتوں کے مجموعہ میں جنگلوں میں دعائیں کرتے تھے۔ قرآن کریم فرماتا ہے: وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا يَا كَفَرَتْهُمْ بِإِنَّمَا تَنْهَىٰنَا

دعا میں کرتے تھے۔ غرض کہ آپ کے مہجزات اور خبریں یوم الست سے قائم تھے۔ یہ تو تھے گز شدہ زمانے کے واقعات۔ خود سرکار کے زمانہ میں ہر شخص پر حضور علیہ السلام کے مہجزات ظاہر ہو چکے تھے۔ بیکرہ راہب حضور کا بھیپن شریف دیکھ کر ایمان لاپکا تھا۔ حضرت عبد اللہ نے دیکھ لیا تھا کہ ان پر خشک درخت بیڑ ہو کر سایہ کرتے تھے۔ بت خانہ کے بت ان سے پناہ مانگتے تھے۔ آمنہ خاتون نے زمانہ حمل میں ہر ہمیشہ کسی نہ کسی پیغمبر کو خواب میں دیکھا تھا۔ جو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بشارتیں دیتے تھے۔

بوقت ولادت شریف حوران بہتی حاضر ہوئیں ولادت پاک کے وقت حضور کا بھروسہ فرمانا، یہ وہ باتیں تھیں جو آمنہ خاتون کے ایمان کے لئے کافی تھیں۔

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم دیکھنا کہ حضور کی برکت سے ان کے شک پرستان میں دودھ آ گیا۔ انہا کمزور پھر طاقتور ہو گیا۔ ان کی سوکھی اونٹی نے اتنا دودھ دیا کہ سارا کتبہ دودھ سے بیراؤ گیا۔ شش صدر و غیرہ وہ مجررات ہیں۔ جو صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم دیکھنا کے ایمان کے لئے کافی ہیں۔

پھر بعد اعلان نبوت جو مجرزے ظاہر ہوئے وہ تو شمار سے ہا ہر ہیں حضور علیہ السلام کے مجرزے دو قسم کے ہیں۔ ایک داخلی دوسرے خارجی داخلی مجرزے تو یہ ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم از سر تا قدم مجرزہ ہیں۔

دیئے مجرزے انبیاء کو خدا نے

ہمارا نبی مجرزہ بن کے آیا

پھر ایک ایک عضو لا کھوں مجرزہ رکھتا ہے۔ اس کے لئے قذجاء کم بُرْهان وَنْ رَبِّکُمْ دیکھو۔

خارجی مجرزے ہزاروں ہیں۔ چاند کا چلننا، سورج کا واپس ہونا، پتھروں کا کلہ پڑھنا، درختوں کا صلواۃ وسلام پڑھنا، اونٹوں کا ذکر درد سنانا، ستون سنانہ کا فراق میں رونا، غرض ہزارہا مجرزے ہیں۔

ہاں بھی کرتی ہیں چڑیاں فریاد ☆ ہاں بھی چاہتی ہے ہر فی دار

اُسی در پر شریان نا شاد

گلہ رنگ و عنان کرتے ہیں

و مگر ان بھائے کرام کو ایک ایک دو دو مجرزے عطا ہوئے، سب سے زیادہ مجرزے موئی علیہ السلام کو ملے۔ یعنی نو۔ مگر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے مجرزات چھ ہزار تو وہ ہیں جو رہائیت میں آگئے۔ اور تمام مجرزات رب جانے کئے ہوں گے۔

اللہ کی سرتا بقدم شان ہیں یہ  
ان سائیں انساں وہ انساں ہیں یہ  
قرآن تو ایمان بتاتا ہے انہیں  
ایمان یہ کہتا ہے مری جان ہیں یہ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَ عَلَى أَهْلِهِ وَ اصْحَّابِهِ وَ بَارِكْ وَسَلِّمْ  
حضرت علیہ السلام کے پردہ فرمانے کے بعد قیامت تک جو تحریات ظاہر ہوں گے وہ بھی  
ہمارے شمار سے باہر نہیں۔

قرآن کی ہر آیت حضور علیہ السلام کا مجزہ، ہزاروں مجزے تواب بھی قائم ہیں اولیاء اللہ  
علمائے کرام اور ان کی کرامتیں حضور کے مجزے ہیں جو قیامت تک ہوتے رہیں گے۔  
حضور کا انتاج چاہ، حضور کی سلطنت عامہ کو اب بھی کسی بے دین کو گستاخی کی جرأت نہیں  
ہوتی۔ اور جو گستاخ شانِ اقدس میں کچھ بکواس بکلا ہے وہ فوراً اپنے کئے کو بھگت لیتا ہے۔  
شہزادہ، راجچال اور تھورام کی مثالیں ہمارے سامنے ہیں۔

اب حضور علیہ السلام کے نام سے لاکھوں، علماء، صلحاء، عرفاء پل رہے ہیں۔ غرض کہ اب ہمیوں مجھے قائم ہیں۔ اور ہر محدث میں اعلیٰ انتظام ہیں (خدا کرے میں بھی ان کے کسی محدث میں چیز ای رکھ لیا جاوے)

لائقوں روپے سالانہ زکوٰۃ بغیر کسی دباؤ کے نکل رہی ہے۔ آپ کا دین روشن و آباد ہے۔ یہ سب حضور کے ملجمزے ہیں۔

رائے سینا دہلی میں کام کر رہا تھا۔ ایک سنگ مرمر کی سل آرامشیں سے چیری گئی تو اس کے اندر قدرتی لکھا ہوا تھا۔ احمد۔ میں نے خود اس پتھر کی زیارت کی جس پر لکھا ہوا ہے۔ احمد۔ میرے پاس اب تک ایک پتھر ہے جس پر قدرتی لکھا ہے۔ محمد۔ چند سال گزرے کہ آسمان پر تاروں کے درمیان لفظ محمد نہ صوردار ہوا۔ اور اس کی روشنی

ساری دنیا میں تجلیل گئی۔ اس کی تقدیم غیر مسلموں نے بھی کی۔

حضور علیہ اصلوٰۃ والسلام کے اصلی بال شریف جہاں ہیں وہاں ان کے براکات اپ بھی دیکھنے میں آرہے ہیں۔ دھورا بھی کام تھیاواڑ میں میں نے ایک بال مبارک کی خور زیارت کی جس میں ہر سال ایک شاخ تمودار ہوتی جاتی ہے۔ ایسے ایسے صد ہادہ بھجزے ہیں جو قیامت تک تو لوگ دیکھتے رہیں گے۔

**تفسیر صوفیانہ:** صوفیانے کرام فرماتے ہیں کہ عالم کا آیت ہونا دو طرح ہے۔ ایک ظاہری دوسری باطنی، ظاہری طور پر عالم کی ہر چیز رب کی قدرت، قرآن کی حقانیت کی نشانی ہے۔ جسے ہر ہوش مند بمحض سکتا ہے۔ لیکن باطنی طور پر صرف اہل اللہ کے لئے ہی آیت ہے۔ مثلاً اللہ والے ہر ذرہ، ہر قطرہ سے تسبیح و تجلیل سنتے ہیں۔ صحابہ کرام فرماتے ہیں۔ کہ ہم کھانا کھاتے تھے۔ اور ہر لمحے سے تسبیح سنتے تھے۔ ابو جہل پر حضور نے توجہ فرمادی۔ تو اس نے کنکروں سے کلہ سننا۔ اس لحاظ سے دنیا اہل اللہ کے لئے نشانی ہے۔

**حکایت:** گھستان سعدی میں شیخ سعدی فرماتے ہیں کہ ہم ایک سفر میں تھے۔ ایک منزل پر قیام کیا۔ شیخ کے وقت ایک فقیر نے گریبان پھاڑ ڈالا اور وجد میں رقص کرنے لگا۔ جب اسے سکون ہوا تو ہم نے پوچھا کہ تجھے اس وقت کس چیز پر وجد آیا؟ یو لا میں نے درپاکے میںڈکوں، ہوا کے پرندوں اور پھاڑ کے ہر جانوروں کو دکرالہی کرتے سننا۔ مجھے خیال آیا کہ

گفت ایں شرط آدمیت نیست

مرٹ تسبیح خواں د مک خاموش

ترجمہ: یہ انصاف نہیں کہ پرندے تسبیح پڑھیں اور میں خاموش رہوں۔

**حکایت:** حضرت خوبیہ خواجہ گان حضور سرکار خوبیہ میں الدین چشتی اجیری قدس بندہ کا میں گز را بے؟ اس نے کہا ہاں۔ ڈھانی آدمی گز دے۔ ایک علی بھجویری داتا تسبیح

بلاش لاہوری اور دوسرے حضور عبد القادر جیلانی اور آدمی اپ۔ اس کے پڑھاتے سے  
ان دوں مقام پر تحریک لائے۔ اور یہاں پڑھے گئے۔ مولانا فرماتے ہیں۔

لطف آپ و نعمت خاک و نعمت گل

ہست گھوں از جو اس اہل دل

قلعی گو مکر میانہ است

از جو اس اولیاء ہیگانہ است

ای طرح حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی شان صرف اہل اللہ پیغمبر کے  
ہیں یادوں جس پر اہل اللہ کا ہاتھ ہو۔

مستوں کے سوا تھوڑوں کو سمجھانے کوئی سمجھے

ظاہری علم کی زیادتی، جس کے ساتھ مشرق و مغرب کا لگاؤ نہ ہو۔ کبھی شان مصطفوی معلوم  
کرنے کے لئے جاپ بن جاتی ہے۔ یہ ظاہر ہیں۔ اہل علم بشریت مصطفیٰ میں ایسے چند نتے  
ہیں کہ آگے بڑھنا نصیب نہیں ہوتا۔ مگر واقف کاروں سے پوچھو کر بشریت تو یار کا ایک لباس  
ہے۔ ذرا بیاس سر کا، کہ معاملہ صاف ہے۔ اس طرف ڈاکٹر اقبال نے اشارہ کیا ہے۔

لگاؤ عاشق کی جان لئی ہے پر دہ نیم اٹھا اٹھا کر

وہ بزم امکان میں لا کہ میسیں ہزار منہ کو چھپا چھپا کر

یہ ڈاکٹر صاحب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی عبیدیت اور دیگر عبیدیت میں کتنا فرق  
کرتے ہیں۔

عبد دیگر عبیدہ جزے دگر

او سرایا انتشار او ختیر

عبدہ دہر است و دہر از عبیدہ

ماہدہ رکیم داد بے رنگ و بو

عبدہ چکود د چوں کا ناتا  
 عبدہ راز درون کا ناتا  
 عبدہ صورت گر تقدیر نا ست  
 اندریں تجزیب نا تغیر نا ست  
 کس از سر عبدہ آنکا نیست  
 عبدہ جنسیت الا اللہ نیست  
 میں بیدا نہ کرد و زیں د د بیت  
 تاذ بینی از مقام فی از مقیت

میں سب رہے عبد اور حضور ہیں عبدہ۔ عبد وہ ہے جو رب کا انتظار کرے، عبدہ وہ کہ رب ان کا انتظار فرمائے۔ عبد وہ جو رب کی رضا چاہے۔ عبدہ وہ کہ رب اس کی رضا چاہے۔  
 وَلَسُوْفَ يُغْلِيْنِكَ رَبُّكَ فَتَرَضَّنِيْ عبد وہ جو رب سے پوچھ کر کام کرے۔ عبدہ وہ کہ رب اس کی مرشی پا کر حکم نافذ فرمائے۔ عبد وہ جو اس پر نیاز کرے کہ میں رب تعالیٰ کا ہندہ ہوں۔ عبدہ وہ کہ سوت قدرت اس پر نیاز کرے کہ میں مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آله و سلم کا مولیٰ ہوں: هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهِ بِالْهُدَىٰ وَبِِالْحَقِّ كہ دوسرے اس کا سایہ اور عکس ہوں۔

اُس سے ہے ظلن بندہ اتم پ کروڑوں درودو  
 عبد وہ جو ہر دن سرا ہو۔ عبدہ جو اندروں سرا ہوا بھی تک لوگوں کو عبدہ کے اسرار کا پتہ  
 نہ لگا بھی سکھو۔ کہ عبدہ لا الہ الا اللہ کا راز ہے۔ عبدہ سے سارے عالم کی تقدیر یہی  
 والستہ ہیں جس پر عبدہ کی توجہ ہو جائے اس پر سارے عالم کی عنایت ہو جائے۔  
 ہر ذرہ دل بن جاتا ہے ہر جزیرہ مذرہ ہو جاتی ہے!  
 وہ آنکہ چدھڑ ہو جاتی ہے کوئی نہ ادھر ہو جاتی ہے

میرے ان دو شعروں سے عبده کے معنی ظاہر ہوں گے۔ جب تک کہ تم یا آیت بالخورد۔ کھو:

"مَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكُنَ اللَّهُ رَبُّنَا"

لطف تو دیکھو یہاں منہجی قاعدے سے ابھائی تھیں ہیں ہے، فرماتا ہے۔ اے محبوب اتم نے کنکر پھیکے۔ تو تم نے نہ پھیکے۔ رب تعالیٰ نے پھیکے۔ پھیکے کا ہوتا ہی اور اُنہی بھی۔ اس کا حل کسی دل بڑے ماٹن سے پوچھو۔

میں تیرے ہاتھوں کے صدقے کیسی سکنریاں تھیں وہ

جن سے سارے کافروں کا منہ پھر گیا

یہ تو عالم کی نشانوں کا ذکر تھا۔ جو خود انسان کی ذات میں قدرت کی نشانیاں اس قدر موجود ہیں کہ انسان خود عالم ہے۔ اور دنیا اس کی تفصیل انسان حجم ہے۔ اور دنیا درخت۔ چیزیں حجم میں سارا درخت اجھا موجود ہے۔ ایسے ہی انسان میں سارا عالم موجود ہے۔ چنانچہ ان کے نزدیک جسم انسانی عرش رحمان ہے اور نفس کری ہے۔ دل بیت الم سور اور دل کے سات لطیفے جنت کے سات طبقے ہیں۔ روحانی قوتیں فرشتے ہیں۔ دونوں آنکھیں، تاک کے تھنے، کان، دونوں سُبکل، ناف، پستان اور منہ گویا بارہ برج ہیں۔ اور قوت باصرہ، سامنہ، ذائقہ، شامہ، لامسہ، ناطقہ، عاقلہ گویا سات سیارے تارے ہیں۔ اور انسان کے بدن کے تین سو سانچھے (۳۶۰) جزو گویا تین سو سانچھوں ہیں۔ اور انسان کے منہ کے مخزن جن سے حروف ادا ہوتے ہیں۔ گویا چاند کی ۲۸ منزلیں ہیں۔

ای طرح جیسے دنیا میں زمین، پہاڑ، کائیں، دریا، نہریں ہیں۔ اسی طرح جسم انسانی گویا زمین ہے۔ ہڈیاں پہاڑ کی طرح اس جسم کی سیخیں ہیں۔ اور ہڈیوں کا مفتر گویا کائیں، بیت گویا دریا، انتڑیاں نہریں، ریگیں تالیاں ہیں۔ چہ بی گویا کچھڑے ہے۔ بال گویا باتات ہے۔ پشت گویا جنگل ہے۔ سانس گویا ہوا۔ کلام گرج، آواز بھل، گریز اری بارش اور خوشی دن ہے۔ رنج غم رات، تیند موت ہے، بیداری زندگی، بیدائش، ابتداء سفر ہے، بچن موم بھار، جوانی

موم گرما، بڑھا پا سردی اور موت انتہائے سفر ہے۔ عمر کے سال مختلف شہر ہیں، میئنے مزیلیں،  
ہنچے گویا راستے کے کوں، دن گویا میلیں، سانسیں قدم، ہر سانس پر انسان زندگی کا ایک قدم  
چلتا ہے۔ روزانہ دن میں بارہ ہزار سانس لیتا ہے۔ رات میں بارہ ہزار قیامت میں ہر اسی  
سانس پر ندامت ہوگی۔ جو غفلت میں گز رے۔ یہ تو اعضاً بدن کا ذکر تھا۔

پھر صفات انسانی کو دیکھو۔ تو معلوم ہو گا، مخلوقات کا جامع انسان ہے۔ انسان معرفت  
اللہی میں فرشتہ ہے۔ مکروہ فریب کے لحاظ سے شیطان کا استاد ہے۔ ہمت و بہادری میں شیر  
ہے۔ جہالت میں جانور ہے۔ تکبیر میں چیتا ہے۔ غصہ و فساد میں بھیڑ یا ہے۔ صبر میں گدھا  
ہے۔ شہوت میں چیڑ یا ہے۔ حیله بازی میں لومڑی ہے۔ حرص و طمع میں چیوٹی اور چوہا ہے،  
بجل میں کتا، خیانت میں سور ہے، کینہ میں سانپ ہے، بردباری میں اونٹ ہے، خداوت  
میں مرغ ہے، کار گیری میں انو ہے، چاپلوی میں ملی ہے، ہمت میں باز ہے۔ صلہ بازی  
میں کوا۔ ان تمام پر طرہ یہ ہے کہ صاحب عقل و نظر ہے۔ یہ تمام رب کی وہ نشانیاں ہیں جو  
لئے انسان میں نظر آ رہی ہیں۔ *فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ*.

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆

☆☆☆

مشو  
میں  
مشور  
کی جا

۲

لے ج  
الازم

اطلاق

کیا۔

فرماء

رائے

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَأَفْرَهُمْ شُوْرَى بَيْنَهُمْ

اور مسلمانوں کے آپس کے کام اپنے مشورے سے ہوتے ہیں۔

اس آیت کریمہ میں مسلمانوں کو تعلیم دی گئی ہے کہ آپس کے معاملات مشورہ سے کریں۔ مشورہ چونکہ بڑی اہمیت ہے اس لئے جگہ جگہ قرآن کریم میں اس کی تائید فرمائی گئی ہے۔

اس بیان میں ہم مشورہ کے متعلق چند امور عرض کرتے ہیں۔ مشورہ کے معنی کیا ہیں؟ مشورہ کس کام میں کیا جائے۔ مشورہ کے فضائل و فوائد۔

**۱- مشورہ کے معنی:** مشورہ مشورے سے بنا بمعنی ظاہر کرنا یا حاصل چونکہ مشورہ میں ہر بہر رائے ظاہر کرتا ہے یا ہر شخص کی رائے حاصل کی جاتی ہے۔ لہذا اسے مشورہ کہتے ہیں۔ اسی سے شوریٰ اور مشاورت بنا ہے۔

**۲- مشورہ کے فضائل:** مشورہ کے عقلی و نعلیٰ بہت سے فضائل و فوائد ہیں۔ مشورہ کرنا ست الہی ہے۔ رب العالمین نے جب آدم علیہ السلام کو پیدا فرمانا چاہا۔ تو فرشتوں سے مشورہ فرمایا: ایسی جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً۔

ہم زمین میں اپنا نائب پیدا کرنا چاہتے ہیں۔ یہ مشورہ تھا۔ اپنے ارادے کی محض اخلاق نہ تھی۔ اسی لئے فرشتوں کو یہ سن کر اپنی رائے ظاہر کرنے کی جرأت ہوئی۔ کہ عرض کیا۔ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ کیا ایسے کو اپنی خلافت عطا فرمائے گا جو زمین میں فساد پھیلائے گا۔ جو زمین میں نساد و خون ریزی کرے گا۔ پھر اپنی رائے تیسیں فرمائی کہ فَخُنْ نُسَيْخُ بِخَمْدَكَ وَنُقَدَسُ لَكَ ہم تیری تسبیح و تقدیس کرتے

ہیں۔ ہم ہی خلافت الہی کے زیادہ حق دار ہیں اگرچاں کی یہ رائے قبول نہ ہوئی۔ اور فرمایا گیا: اپنی اعلم مالا تغلقونَ ہم وہ جانتے ہیں جو تم نہیں جانتے۔ اگر یہ مشورہ نہ ہوتا تو ملائکہ کبھی اپنی رائے پڑھ نہ فرماتے۔ ان کی صفت یہ ہے۔ کہ یقُلُوْنَ مَا يُؤْمِرُونَ جس کا تھیس حکم جاتا ہے اس کی اطاعت کرتے ہیں۔ بہر حال یہ مشورہ تھا۔ جس میں بندوں کو تعلیم دینا مقصود تھا۔ ہم علم و خیر ہوتے ہوئے مشورہ فرماتے ہیں۔ تم بھی کاموں میں مشورہ کر لیا کرو۔

حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام جہان سے بڑھ کر عقل و حکمت والے ہیں۔ تمام جہان کی عقل ایک پیغمبر کی عقل و داناتی کے مقابلہ میں دسوال حصہ ہے۔ اور ایک لاکو چو یہیں ہزار پیغمبروں کی مجموعی عقول میں حضور کی عقل کا دسوال حصہ ہیں۔

وَيَحْذِلُوا نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے عرب جیسے وحشی اور نماہد بملک میں تشریف فرمایا کہ عرب کی بلکہ سارے عالم کی وہ اصلاح فرمائی جو نہ کسی فلسفی سے ہو سکی نہ سامنے والوں سے۔

جو فلسفیوں سے حل نہ ہوا اور نکتہ دروں سے کھل نہ سکا

وہ راز اس کملی والے نے بتلا دیا چند اشاروں میں

اس قدر علم و حکمت، فہم و داناتی کے ہوتے ہوئے رب تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: وَشَاءُرُهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَرَفُتُمْ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ۔

ترجمہ: اے محبوب اپنے سارے نیاز مندوں سے مشورہ فرمایا کریں۔ اور جب ارادہ فرمائیں تو اللہ پر توکل فرمائیں۔

ای لئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جنگ وغیرہ اہم کاموں میں انصار و مہاجرین سے مشورہ فرماتے تھے۔ معلوم ہوا کہ مشورہ سنت نبوی ہے اور اس مشورہ سے امت کو تعلیم دینا مقصود تھا کہ ہم صاحب وحی ہوتے ہوئے مشورہ کرتے ہیں تو تم بھی مشورہ کیا کرو۔

ایک شخص  
ہو سکتے۔ مگر مشورہ  
بڑی بھاری چیز  
ترجمہ: یعنی  
مشورہ۔  
یا رومہ دو گارنیز

ہے اسے وہ

ہے

خلافے میں

خانہ جنگی

ہم تھے۔

ہے

ہوں اور ہم

کے پیش

ہوں اور

ایک شخص کی رائے اس کچھ دھماگے کی طرح ہے۔ جس سے کوئی مضمون نہ کام نہیں ہو سکتا۔ مگر مشورہ کے لئے جب چند رائے میں کسی تو اس مضمون طریقے کی طرح ہو گئی جس سے بڑی بھاری چیزیں پاندھی جاتی ہے۔ اسی لئے فرمایا گیا: *يَذَّلِلُ اللَّهُ عَنِ الْجَمَاعَةِ*۔  
ترجمہ: *لِتَعْنَى جَمَاعَتُ الْمُسْلِمِينَ* کا دست کرم ہے۔

مشورہ سے کام کرنے والا خجالت و طغیت سے محفوظ رہتا ہے۔ اور مصیبہ کے وقت بے یار و مدد کا نہیں ہو جاتا۔ اگر ہم کوئی کام صرف اپنی رائے سے کر بیٹھیں تو صرف ہم ڈمڈ دار ہیں۔ اگر کل کو اس میں ناکامی ہو تو انتہان کے ساتھ خلق پہلی بھی ہو گی۔ اور ہم کو شرمندگی بھی، اور ہماری قوم ہماری مدد بھی نہ کرے گی کہ تو نہیں کیا تھا تو ہی بھر، لیکن اگر مشورہ سے کام ہوا تو اگر چہ بعد میں اتفاق اتفاقاً نقصان بھی ہو جائے مگر لوگوں کی ہمدردی ہمارے ساتھ ہو گی کیوں کہ سب کی رائے سے کام ہوا ہے۔

مشورہ پر بادشاہی، کوئی، کوئی، پکھریاں، بخیں، غانگی کار و بار پل رہے ہیں۔ جس شخص سے خدار ارضی ہوتا ہے۔ اسے مشیر بخشا ہے۔ اور جس بادشاہ پر خدا مہربان ہوتا ہے اسے وزیر عنايت فرماتا ہے۔

**دکایت:** کسی نے امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا کہ خلافتے ٹلاش کے زمانہ میں فتوحاتِ اسلامی زیادہ ہوئیں۔ اور آپ کے زمانہ میں خانہ جنگی زیادہ رہی اس کا سبب کیا ہے؟ فوراً جواب دیا کہ انہیں مشورہ دینے والے ہم تھے۔ اور ہمیں مشورہ دینے والے تم تھے۔

حدیث شریف میں ہے کہ جب تک تمہارے حکام اچھے ہوں اور تمہارے مالدار بھی ہوں اور تمہارے کام آپس میں مشورہ سے ہوں تب تک تمہارے لئے زمین کی پشت زمین کے پیدے سے اچھی ہے۔ یعنی زندگی موت سے افضل ہے۔ اور جب تمہارے حکام یہ رہے ہوں اور تمہارے بھی بخیل ہوں اور تمہارے کام عورتوں کے پر دہو جائیں تو تمہارے لئے

زہن کا پیدا پشت سے بہتر ہے، جنی موت زندگی سے افضل ہے۔  
شورہ سے قوم میں تنقیم اور اتفاق بیدا ہوتا ہے۔ کوئی ک مشورہ میں اولیٰ آدمی اعلیٰ کے  
برابر کیا جاتا ہے۔ اور قوم کے چھوٹے ہڈے ایک کر دیئے جاتے ہیں۔ اور بیچ اور جنگ، ہذا اتفاق  
کی جڑ ہے۔ اور صد اسات اتفاق کی جڑ۔ جب بادشاہ رائے لینے کے لئے ساکھن افر  
از ائے کو دربار میں بلائے گا تو انہیں خوشی بھی ہوگی اور ہمدردی بھی۔

خشنی بادشاہ تھیں اسی لئے جلد تباہ ہو گئی کہ رعایا کو ان سے ہمدردی نہ چھی۔  
جگ کے موتحہ پر پیلک نے کہا کہ بادشاہ جانے اور جگ، ہم سے کیا تعصی۔ فون  
بھی بڑھی تو محش اداۓ فرض۔ اور تھنواہ لینے کے لئے۔ جہوری سلطنت کی تراجم  
رعایا فوج ہے۔ یہ مشورہ کی برکت ہے۔

اسلام کی جماعت کی نمازوں میں مشورہ کا فائدہ ہے کہ محلہ والے دن بھر میں پانچ دفعہ  
ٹھیں۔ اور اپنی پنچ باتوں میں مشورہ کرایا کریں۔ جمعہ کے دن شہر کے لوگوں سے ملنے کا  
اتفاق ہو جائے۔ اور عید کے دن سارے مظہرات کے مسلمان مل جائیں۔ بلکہ جج میں دنیا  
بخار کے مسلمانوں سے مل کر مشورہ کرنے کا موعد مل جائے۔

یہ جماعت کی نمازوں گویا مسلمانوں کی کافر نہیں ہیں۔ دوسری قومیں لاکھوں روپیہ  
خراج کر کے گول میز کا فرض کرتے ہیں۔ کیوں؟

صرف مشورہ کے لئے، بھر مسلمانوں کی گول میز کا فرض ہر سال مکمل معظمه میں ہوتی ہے۔  
جبکہ بخیر خراج ہر ایک کی تھی رائے معلوم ہو سکتی ہے۔

زمانہ نبوی میں مسجدوں میں مسلمانوں کی بکھریاں تھیں۔ اور مسجدی میں قوانین بخی  
تھے۔ دہاں ہی فوج بن کر فتوحات حاصل کرتی تھی۔ مسجدی میں قاضی کے نیٹے جاری  
ہوتے تھے۔ غرض کے مسجدیں ہی اسلام میں دار مشورہ تھیں۔ جب سے بکھریاں مسجدوں  
سے نکل کر کوئی ٹھیوں میں بہو پنچی تھی سے مشورے ناقص ہو گئے اور قوم میں فتو رہ گیا۔

**مشورے کے کام:** کام تین طرح کے ہیں۔ ایک وہ جن کا حکم یا ممانعت شریعت میں آگئی۔ یعنی احکام منصوصہ دوسرے اسرار، تیسرے کار و بار ویٹی یا دنیاوی۔ پہلے دو میں مشورہ کی سمجھائیں نہیں۔ تیسرا میں مشورہ کی ضرورت ہے۔ اگر تمام دنیا تمماز چھوڑ دینے، زکوٰۃ نہ دینے، حج ترک کرنے، جہاد نہ کرنے کا مشورہ دے تو غلط ہے۔ یہ سارے کام ضرور کئے جائیں گے۔ کیوں کہ رسول اللہ نے ان کا حکم دیا ہے پھر مشورہ کیا۔ ویکھو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی تبلیغ اسلام کے وقت سارے جہاں کی رائے تھی۔ کہ شرک کیا جائے تو حید کا اعلان صرف حضور کا تھا۔ وہ تمام مشورے باطل ہوئے۔ اور ایک ذات کریم نے تو حید کا ذکر کا بجا یا۔ رب کے مقابلہ میں سب کی نہ مانو۔

اس حکم کے احکام کے لئے وہ آیت ہے: **مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةَ**

مؤمن یا مونہ کو اللہ اور رسول کے فیصلہ کی موجودگی میں کوئی اختیار نہیں۔ ویکھو نہیں میں کسی کے مشورہ کی ضرورت نہیں مگر سلطنت کے لئے مشورہ درکار ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے دو قسم کے علم حاصل کئے۔

(۱) ایک وہ جو تم میں پھیلا دیا (۲) دوسرا وہ جو اگر کچھ بھی ظاہر کروں تو میرا لگا کاٹ دو۔ معلوم ہوا کہ اغیار سے اسرار چھپائے جاتے ہیں۔ باقی کاموں میں مشورہ بڑی برکت کا باعث ہے مشورہ کے کام میں رب تعالیٰ مد فرماتا ہے۔

**مشورہ کن لوگوں سے کیا جائے؟**: یہ ضرور خیال رہے کہ ہر کام میں مشورہ اس کے اہل سے کرنا ضروری ہے ورنہ کام بگز جائیگا۔ یہاں یوں میں پوس سے مشورہ نہ لو۔ حکیم سے لو، شرعی معاملہ میں علماء سے، مقدمہ میں وکیلوں سے، عمارت بنوانا ہو، تو

ج ۱۰۰۰ ناہر بادی کا

سینا رون سے۔ اور پوری کی تیاری کرائی ہو تو یہ بس سے مشورہ کروئے جو خدا پری رائے ہے۔ تو، نہ اہل سے مشورہ کرو، اکلزادا تعالیٰ نے ہاں ہوں کے مشورہ سے پہنچنے کے لئے فرمائے۔  
گرینز از طرزِ جمہوری نظام پخت کارے شو

مشورہ ک

حکومت بر طایری کے قانون میں مالداری، رائے و ہندگی کا مدار ہے۔ کہ اتنا لگس دینے و ہندگی ہوتی ہے کا لائق نہ ہوتا ہے۔ اور اتنی دولت کا مالک دہنہ مجبور ہو سکتا ہے۔

اسلام میں ہر چیز میں رائے دہندا ہوئے کا دار علم و حکیم پر ہے۔ نہ کہ محدود مال پر، بلکہ رائے دہندا ہے مالدار ہی حکیم میں دہندا ہو کرتے، تو فرمون، شداد، نمرود و بڑے حکیم میں دہندا ہو تے حالانکہ یہ پورے معمولی آدمی یہ گدھے تھے اور اگر غریب یہ وقوف ہوتے تو انجیا، اولیا، صلحاء اور ماسکین نہ ہوتے۔ مثلاً حکا

نبوی میں جہاں عین کو رائے دینے کا حق تھا وہاں سلطان فارسی اور بلال جبشی کو برابر تھیں۔ جب آئی تھیں اللہ تعالیٰ عینہم بلکہ غزوہ خندق سلطان فارسی کے مشورہ سے ہوا۔

**حکایت:** حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک دفعہ یمن کا گورنر ایک آزاد شہر لگیں کہ آقا بہلام کو بنا یا لوگوں نے اعتراف کیا کہ بہلام اور گورنر، فرمایا ہاں اس کے پاس علم قرآن زیاد مشورہ ہے تو بہلہم کو آن کریم نے فرمایا کہ میں اسرائیل کے لئے طالوت کو یاد شاہ بنا یا میں تو انھوں نے فرمایا کہ تم اعتراف کیا کیونکہ تکونُ لَه وَلَم يَؤْتَ سَعْةً مِنَ الْعَالٰی.

خدا یا طالوت کے پاس مال نہیں ہے اسے بادشاہت کیوں عطا ہوئی؟ ارشاد ہوا:  
**سُعَةٌ مِنَ الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ** طالوت کو جسمانی قوت، علمی سلطنت زیادہ عطا ہوئی۔ اسی لئے وہی سلطنت کے لائق ہیں۔

حضرت آدم علیہ السلام کا علم ان کی بلندی مراتب کا سبب بنا یا کیا۔ عرض کہ مالدار نجیں۔ ایک  
ہمارے دہندی کا نہ ہونا چاہئے۔ اور اسی، وزیر، شیراں ہونے والے سرداروں کے انت

بِمَا نَهَرْ بَادِي كَا بَاعِثْ هَيْ - إِذَا وُسِدَ الْأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ الصَّاغَةَ

بَبَنَاهُوں کے ہاتھ میں کام آجائے۔ تو قیامت کا انتظار کرو

گرہب امیر و سگ وزیر و موش راویوں کے

ایں چنیں ارکان دولتِ ملک راویوں کئے

**مشورہ کے شرائط:** مشورہ کی چند شرطیں ہیں۔ ایک یہ کہ مشیر کی رائے آزاد

ہو۔ یہودی یا لاٹھی یا مردت میں دبی ہوتی نہ ہو۔ موجودہ زمانہ میں جو مجرمی کے لئے رائے

س دینے پڑی ہوتی ہے اس میں اکثر رائے روپیہ سے خرید لی جاتی ہیں۔ بعض میں دوستی مردت

ہلکا ٹھوٹ ہوتا ہے۔ بعض میں دھنس، دباؤ کا اثر ہوتا ہے۔ ایسی کسی رائے کا اعتبار نہیں۔ کہ

پر، اگر پرائے دہنده کی آواز نہیں بلکہ دھنس دالے کی آواز ہے۔ مشورہ میں ضروری ہے کہ

مہولی آدمی بڑے سے بڑے کی بھا لفت کر سکے۔

**حکایت:** حضرت بریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا لونڈی تھیں اور مغیث کے نکاح میں

ویراہ کا تھی۔ جب آزاد ہوئیں تو انھیں قانونی طور پر اختیار تھی ملک کے نکاح کریں یا توڑ دیں۔ حضور

نیعلیٰ اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے مغیث کی سفارش فرمائی کہ نکاح قائم رکھیں، عرض کرنے

زاد شدہ نہیں کہ آقا یہ آپ کا حکم ہے یا مشورہ۔ اگر حکم ہے تو میرے سر دھشم پر فرمایا، نہیں، یہ محس

ن زیادہ مشورہ ہے تو یوں یہ کہ مجھے منکور نہیں ہے۔ میں تو نکاح توڑوں کی آخر نکاح توڑ دیا اس پر یہ

ن نے دل ریا کہ تم نے لونڈی ہوتے ہوئے ہم شہنشاہ دوجہاں کی رائے نہ مانی، قیامت تک کے

لئے نہوت قائم ہو گیا کہ رائے میں آزادی ضروری ہے۔ آج کل رائے میں یہ آزادی کم

ہے۔ یہ تو رائے ہے۔ گواہی میں شرط ہے کہ رعایت، مردت وغیرہ سے پاک و صاف ہو۔

ای لئے باپ کے حق میں بیٹے اور مولیٰ کے حق میں خلام کی گواہی معتبر نہیں۔

**حکایت:** حضرت علیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا زمانہ خلافت ہے۔ قاضی شریح کوفہ کے

زوج ہیں۔ ایک یہودی کے قبضہ میں ایک زردہ ہے۔ خلیفۃ المسلمين علیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے

دوئی کپا کہ یہ زرہ میری ہے۔ یہودی نے انکار کیا اور مقدمہ دائرہ ہو گیا۔

قاضی شریع نے حضرت علی سے گواہ طلب کئے۔ آپ نے اپنے فرزند امام حسین اور اپنے خلماں فہر کو پیش کیا۔ قاضی شریع نے فرمایا: کہ مجھے یقین ہے کہ فاطمہ زہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا نور نظر، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا لخت جگر اور علی مرتضی کا نر زند ارجمند بھی جھوٹ نہیں بول سکتا۔ مگر قانون یہ ہے کہ بیٹے کی گواہی پاپ کے لئے اور خلماں کی گواہی مولیٰ کے لئے قبول نہیں۔ لہذا یہ دونوں گواہیاں آپ کے حق میں قبول نہیں اور گواہ پیش فرمائیں۔

آپ نے فرمایا: کہ میرے پاس اور کوئی گواہ نہیں۔ چنانچہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف اس یہودی کو ڈگری ملی۔ پچھری سے باہر آ کر یہودی نے آپ کے قدم پکڑ لئے اور عرض کیا کہ مجھے مسلمان کر لجھئے یہ زرہ واقعی آپ کی ہے مجھے آپ کے عدل و انصاف کا آزماناً مظور تھا۔ واقعی مسلمان بڑے انصاف والے ہیں۔

اس واقعہ سے سبق ملتا ہے کہ رائے اور گواہی دباؤ کی معتبر نہیں۔ غرض رائے مشورہ دین ار قوم کی بھلائی کے لئے ہوتا چاہئے نہ کہ کسی شخص کی بھلائی کے لئے۔ اگر قوم کا مشورہ کسی شرعی قانون سے نکلا جائے تو مشورہ محکرا دیا جائیگا۔ اور قانون شرعی کی حفاظت کی جائے۔

**حکایت:** حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ابتدائی دور خلافت میں ایک قوم نے خیال کیا کہ ظاہری مال یعنی بھیڑ بکر یوں اور پیداوار کی زکوٰۃ اب حکومت کو نہیں دینا چاہیے۔ کیوں کہ رب تعالیٰ فرماتا ہے: **خُذْ** **وَمِنْ أَمْوَالِهِمْ حَصَدَةً فَتُظْهِرُهُمْ وَذَرْ كَيْنَهُمْ بِهِمْ**۔

ترجمہ: اے جی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم آپ ان کے مالوں کا صدقہ وصول فرماؤ۔ اور انھیں اس سے پاک فرماؤ۔ جس سے معلوم ہوا کہ اس زکوٰۃ کی وصولی کا

ن صرف نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو تھا، اب جب کہ حضور علیہ السلام نے پردوہ فرمایا تو ہم حکومت کو زکوٰۃ ن دیں گے۔

صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے صحابہ کرام سے مشورہ کیا کہ ان لوگوں پر جہاد کرنا چاہیے۔ سب کی اور خصوصاً حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی رائے اس کے خلاف ہوئی کہ چونکہ یہ لوگ کلہ گو ہیں ان سے جہاد کیسا؟ مگر صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نظر اس پر ہمی کہ اگر آج چکھڈیل دی گئی تو کل نماز کو اور پرسوں کلہ کو لوگ چھوڑ دیں گے۔

فرمایا اچھا کوئی نہ جائے۔ میں اکیلامید ان میں جاؤں گا۔ تب آپ اکیلے جل پڑے۔ تو پھر سب ساتھ ہوئے اور ان لوگوں کو مغلوب کیا پھر سب اصحاب نے اقرار کیا کہ واقعی یہ جہاد ضروری تھا۔

ویکھو یہاں سب کا مشورہ قانون اسلامی کے خلاف ہو سکتا تھا۔ امام نے نہ مان۔

**ہکایت:** یزید نے تخت خلافت پر بٹھ کیا۔ عراق و حجاز کے قریب اتمام مسلمانوں نے تسلیم کر لیا۔ مگر سید الشہداء امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی دوری نگاہوں نے بھانپ لیا کہ اگر آج اس خلافت میں سستی کی گئی، اور یزید جیسے فاسق و فاجر کو خلیفہ مان لیا گیا۔ تو آئندہ مسئلہ خلافت، بچوں کا حکیل بن کر رہ جائے گا۔ جس نااہل کا دل چاہے گا خلافت کا دوئے دار بن جائے گا۔

سیدنا عبد اللہ بن عمر و دیگر صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے منع کرتے ہوئے آپ یزید کے مقابلہ میں دوٹ کیے۔ زدن فرزند شہید کر دیئے۔ مگر قانون اسلامی کے قارکوٹھیں نہیں لکھنے دی۔ ان واقعات سے پتہ لگا کہ واقعی مشورہ ماننا ضروری ہے۔ مگر اس وقت تک جب تک کاس سے کسی شریعی قانون کے گذا نے کا اندیشہ نہ ہو۔

مسلمانوں کو چاہئے کہ ان واقعات کو سامنے رکھ کر اپنے دوٹ اور رائے کی قدر کریں اور خیال رکھیں کہ دوٹ ایسی جسمی چیز ہے۔ کہ اس کی

خلافت کے لئے امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جان دے دی۔

سر داد نہ داد دست در دست یزید

خلاف کر بناۓ لا إلہ إلّا ہست حسین

**لطیفہ:** اس زمانہ میں بعض پاکستانی بے فکر دوں کوئی سوچھی۔ ان کا مشورہ یہ ہے کہ پاکستان میں قربانی بند کرائی جائے۔ اور اس کا پیسہ حکومت کے حوالہ کیا جائے۔ اگر یہ رتی رہی تو آئندہ حج کی باری ہے۔ ان کا مشورہ پھر یہ ہو گا کہ حج کے ذریعہ کروڑوں روپیہ سالانہ پاکستان سے باہر چلا جاتا ہے۔ اسے بند کر کے حکومت کا خزانہ بھرا جائے پھر زکوڑ اور فطرہ کی باری بھی آجائیں گے۔

ان کی نگاہ دور میں سینما، تھیٹر، شراب، تاش اور دیگر حرام اخراجات پر نہیں پہنچت۔ اگر یہ لوگ کہتے کہ جو لوگ تاش کھلتے دیکھیں، آوارہ پھرتے دیکھے جائیں۔ انھیں فوراً اسلامی فوج میں بھرتی کر لیا جائے۔ کیوں کہ یہ بیکار لوگ ہیں۔ اور یہ تمام پدمعاشیاں بند کر کے اس کا پیسہ حکومت کے خزانہ میں داخل کرایا جائے۔ تو ہم بھی اس کی تائید کرتے۔ غرض کہ ہر مشورہ قابل قبول نہیں۔

یہ بھی خیال رہے کہ حکومت خلافت کی الہیت کے لئے تین چیزیں ضروری ہیں۔ دینداری، تقویٰ، علم و حکمت، وفاداری نہ کہ غداری، سیاست دانی، محض عبادات سے خلافت کا اتحاق نہیں۔ ورنہ ملائکہ خلیفہ ہوتے۔ محض عبادات سے خلافت، سیاست دانی خلافت کے لئے کافی نہیں ورنہ ایسیں خلیفہ ہونا چاہیے تھا۔

حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا انتخاب خلافت الہیت کے لئے اس لئے کیا گیا کہ آپ کو دینی علم، سیاست دانی، وفاداری غرض کے ہر کمال عطا ہوا تھا۔

و ماعلینا الا البلاغ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِهِ الرَّبِّ الْكَبِيرِ اسْتَغْوِيَ اللَّهُ وَسُكُونُوا مَعَ الصَّدِيقِينَ

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو۔ اور بخوبی کے ساتھ رہو۔ اس آیت میں اللہ جل شانہ نے مسلمانوں کو اسکی دو واقتوں کا حکم دیا ہے کہ اگر مسلمان اس کے عالی بن جائیں۔ تو ان کے دو قوں جہاں درست ہو جائیں۔ ایک پر بخیر گاری دوسرے اچھوں کی نیکت۔

پہلے یہ سمجھنا چاہیے کہ سارے احکام میں ایمان کی شرط اس لئے لگائی جاتی ہے کہ کوئی تکمیلی ایمان کے بغیر کام نہیں آتی۔ ایمان جزو ہے اور نیک اعمال شایدیں۔ بغیر جل کے شانصیں نہیں ہوتیں۔ ایسے ہی بغیر ایمان کے شکلیں قبول نہیں ہوتیں۔

کوئی کے پانی سے جسم کا وضو ہے۔ اور مدینہ پاک کے پانی سے دل و روح کا وضو ہوتا ہے۔ بغیر جسمانی غسل کے مسجد میں جانا منع ہے۔ اور بغیر ایمانی غسل کے قرب الہی میں پہنچانا ممکن ہے۔ یہ بھی خیال رکھنا چاہیے کہ ایمان کے کہتے ہیں۔ اور ایمان کی حیثیت کیا ہے؟

ایک ہے تو حید اور ایک ہے ایمان، خدا تعالیٰ کو ایک جانتا تو حید کہلاتا ہے۔ اور حضور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو برحق مانتا ایمان ہے اور بغیر ایمان تو حید بالکل بیکار ہے۔ جیسے باز اردو یا میں بغیر مہر کا نوٹ کوئی قیمت نہیں رکھتا۔ ایسے ہی بازار قیامت میں بغیر کو مصطفیٰ کے تو حید کے سادہ کاغذ کی کوئی قیمت نہیں اس کی تین ولیمیں ہیں۔

(۱) اطمیں تو حید کا قائل تھا۔ بلکہ وہ رب تعالیٰ کی ذات اور صفات جنت، دوزخ، حشر و نشر غرض امْتَثِ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ کے تمام ارکان کا معتقد تھا۔ رب تعالیٰ اس سے کلام کرتا تھا۔ فرشتوں کو اس نے اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا۔ جنت دوزخ کی سیر کرتا تھا۔ مگر صرف نیما کی عذالت کا معتقد تھا، یعنی موجود تھا مگر مومن نہ بنا۔ دیکھو اس کا کیا حشر ہوا۔

ثابت ہوا کہ ایمان کے بغیر تو حیدر صنیلے کار ہے۔ رب تعالیٰ کو معلوم تھا کہ آخر بیان  
مردود ہو گا۔ مگر پہلے اسے موحد، مولوی، صوفی، عابد، زاہد بتایا، اپنا قرب عطا فرمایا اور پھر  
وہ بیان کی وجہ میں راندہ کر دیا۔ آخر کیوں؟

صرف اس لئے کہ تاقیامت ہر صوفی، ہر عالم، ہر زاہد اور ہر عابد کے لئے عبادت ہے  
کہ یا رکا، یا اسکی نازک ہے کہ یہاں کی بے ادبی کرنسی ایسے بر باد ہو جاتے ہیں سو  
تمام عرش سے نازک ہے۔

ادب گاہست زیر آسمان از عرش نازک تر  
لشکم کردا ہے آئید جنید و بازیزید ایں جا

(۱) اللہ تعالیٰ نے ہمارا نام موحد تدرکھا، نازکی تدرکھا، نازی تدرکھا۔ بلکہ مومن و مسلم  
درکھانیا لیتھا الذین امْنُوا سے پکارا، تاکہ پڑتے لگے کہ موحد نہ بننا، ورنہ مارے جاؤ گے،  
مومن بن کر دہنا خود فرماتا ہے **نَحْوَ سَمَّاْكُمُ الْمُسْلِمِينَ** فی زمانہ جو اپنے کو موحد کہتے ہیں  
اس سے فیضت حاصل کریں۔

عصائی موسوی کے لئے موی اعلیٰ السلام کا ہاتھ چاہیے۔ تب اپنا کمال دکھائے گے۔  
ایسے ہی لا الہ الا اللہ کے لئے وہ زبان و دل چاہیے۔ جس میں محمد رسول اللہ کی جلوہ گری ہو۔  
تب اس کا نور ظاہر ہو گا۔ ورنہ ہر آریہ، ہر تو حیدری لا الہ الا اللہ کہہ دیا کرتا ہے۔

(۲) قبر میں پہلا سوال ہوتا ہے: مَنْ رَبُّكَ؟ بندہ کہتا ہے کہ دب میر اللہ ہے۔ لیکن  
ابھی پاس نہیں ہوا۔ اور دوسرا سوال ہوتا ہے: مَا أَبْيَنْتَ؟ دین تیرا کیا ہے؟ بندہ کہتا ہے  
دینی الاسلام میر اور این اسلام ہے، لیکن ابھی پاس نہیں ہوا۔ آخری سوال جس پر دو ایسی  
کامیابی کا مدد اہے۔ یہ ہے کہ ماتقول فی حق هذا الرَّجُلِ؟ اس کا لیل زلفوں والے  
سنبھری جالیوں والے محبوب کو کیا کہتا تھا؟

بندہ عرض کرتا ہے کہ وہ تو میر سے پیارے محبوب حضور ﷺ مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

ہیں۔ تب کام  
معلوم ہوا۔ کہ  
(۲) کرس

بیان ہے کہ  
یارے تباہ  
سارے اختیار  
تباہیں۔ اور  
دیکھو یہ

ناذل ہوئی۔  
و آں ہے سلم  
ہوئے اس پر  
دیکھو یہ

تیامت کے  
نا طریب ہے  
آن بارہ

اپنی نہیں۔ قر  
اویخی آواز۔  
السلام جس کا  
کیا تو اسلام کے

وزر مسؤول  
کا رہا ہے؟

ہیں۔ جب کامیاب ہوتا ہے۔ اگر صرف عقیدہ تو حید کافی تھا۔ تو وہ پہلے سوال میں آگئی تھی۔  
معلوم ہوا کہ ایمان و خیر کے ماننے کا نام ہے۔

(۷) رب فرماتا ہے: فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يَحْكُمُوكَ فِيمَا شَجَرَ  
بِنَتِهِمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَا عَصَيْتُ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا لِّهُنَّ اَءِ  
بِيَارَ اَتَهْبَارَ اَرَبَ کی قسم یہ لوگ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتے۔ جب تک کہ اپنے  
سارے اختلافات میں تم کو اپنا حاکم نہ مان لیں۔ پھر تمہارے فیصلے سے اپنے دلوں میں ٹھیک  
نہ پائیں۔ اور سرتسلیم ختم کر دیں۔

دیکھو یہ آیت کریمہ حضرت عبد اللہ بن زبیر اور ایک انصاری کے بارے میں  
نازل ہوئی۔ جن کا جھگڑا کھیت کے پانی دینے میں تھا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
وآلہ وسلم نے عبد اللہ بن زبیر کے حق میں فیصلہ فرمایا۔ جس پر انصاری کچھ نہ راض  
ہوئے اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔

دیکھو وہ انصاری تو حید کے قائل تھے۔ جنت، دوزخ کے معتقد تھے۔  
قیامت کے منکر نہ تھے۔ حضور علیہ السلام کے ایک فیصلہ سے کچھ کہیدہ  
خاطر ہوئے۔ تو قرآن نے یہ فتویٰ دیا۔

آج یادشاہ کے فیصلہ کی اچیل کی جاتی ہے۔ مگر حضور علیہ السلام کے فیصلہ کی کوئی  
اپیل نہیں۔ قرآن کریم نے فرمایا کہ جو بارگاہ و مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں  
اوپنی آواز سے بولیں۔ وہ بھی ایمان سے خارج ہیں۔ ان کے عمل بہادر، حضور علیہ  
السلام جس کا نکاح جس سے چاہیں فرمادیں نہ رکی کو انکار کا حق، نہ لڑکے کو، اگر انکار  
کیا تو اسلام کا خطرہ ہے۔ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِينَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قُضِيَ اللَّهُ  
وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يُكُونَ لَهُمُ الْجِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ معلوم ہوا کہ تو حید جب یہ  
کار آمد ہے جب کہ ایمان ساتھ میں ہو ورنہ بالکل بے کار ہے۔

(۵) ذیہ اگر فرست کلاس کا ہو اور انجمن سے وابستہ نہیں ہے تو اس کا کچھ کرایہ نہیں۔ اگر ذہ بہ مال کا ذی یا تحریڈ کلاس کا ہو اور انجمن سے وابستہ ہو تو اس کا کرایہ بھی ہے اور قیمت بھی ہے۔ اسی طرح اگر نمازی، عازی، حاجی، موحد، بھی کے قدم سے لگا ہوانہ ہو تو مردود ہے۔ اور اگر مجھے جیسا گنہگار بھی ہو۔ لیکن اسے دامن پاک سے دا بیٹھی ہو جائے تو مومن ہے۔

دیکھو شیطان کے پاس ساری عبادات تھیں مگر وہ آدم علیہ السلام کے دامن سے وابستہ ہو تو عبادات کا نتیجہ کیا ملا؟ ذلت تاقیامت لا حول اور حضرت عکرمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ یعنی ابو جہل کے فرزند کو جب وہ دامن مل گیا تو اس کا نتیجہ دنیا میں ہوارضی اللہ عنہ؟ اور آخرت میں جو ملے گا وہ دنیا دیکھے گی۔

حقیقت ہے کہ جدھر ان کی نگاہ اور ہر یہ خلق خدا، بلکہ اُدھر ہی خدا، کسی نے کیا خوب کہا ہے۔

بر ذرہ دل بن جاتا ہے ہر چیز نظر ہو جاتی ہے

انھی ہیں جدھر ان کی نظریں کوئیں اُدھر ہو جاتی ہے

**نبوت:** ہم نے جو کہا کہ حضور محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا ماننا ایمان ہے۔

اس میں غور طلب بات یہ ہے کہ انھیں کیا مانا؟ خیال رہے کہ انھیں محض بشر مانا، محض انسان مانا، اپنے جیسا مانا، اپنا بھائی مانا، اس سے ایمان نہیں ملتا، سب سے پہلے بشر کہنے والا

**اطیس تعالیٰ لَمَّا كُنَّ لَّا سُجَّدَ لِبَشَرٍ** اسی طرح تمام کفار انہیا کو بشری کہتے تھے: **أَبَشَرُ**

**يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا** چاہیے تھا کہ وہ سب مومن ہوتے۔ قرآن کریم سے یہ پوچھو کہ کیا مانا ایمان ہے۔ فرمایا: **فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ** حتیٰ **يُحَكِّمُونَ** یہ لوگ آپ کو اپنا مطلق

حاکم بغیر مانے مومن نہیں ہو سکتے۔ فرماتا ہے: **يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا**

**وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَذَا عِنْدِنَا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا** ہم نے آپ کو گواہ اور خوش خبری دیئے والا اور ذرا نے والارب کی طرف بڑائے والا چمکتا ہوا سورج بنایا کر بھیجا۔

بڑا جس رسول مانو، ابی مانو، بیٹجے والد ہیں مانو، رب کا سماں مانو، غرض کے نامیں اپنے  
نیا بے یا اکر، جس سے کسی امیر، وڈر، سلطان اور کسی فرد و بشر کو کہا جائے۔ کیون کہ  
وہ بہادرات میں ایک ہی ہوتا ہے۔ ہاتھ اس کے طفیل، کوئی مہمان بن کر، کوئی ہبہ، جا کر، کوئی  
وہ بہادر کیمین بن کر، کوئی لکائ غواں بن کر، کوئی وہ بہادر کا ہر زیر رشتہ دار بن کر غرض کے وہ بہادر کا  
بی کر برات میں شرکت کرتا ہے۔ اور اس سے نفع امانتا ہے۔ جتنا وہ بہادر سے قرب اتنا اس کا  
صد، ۱۰۰میل اٹی کچھ پیسے پاتے ہیں۔ مہمان صرف کھانا، لکائ غواں پر کھرو دیجیں، بھیں اندھی،  
وزیر جوزے کے حق دار بنتے ہیں۔ غرض کے نئے جو ملتا ہے وہ وہ بہادر کے طفیل ہوتا ہے۔

اپنے ہی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم عالم کے وہ بہادر ہیں۔ علما، مسلمان، صوفیا، شہداء،  
ام جیسے گنہگاروں کو غرض کے سب کو جو نہیں ہے۔ وہ افسیں کے طفیل، اس لئے سب کو مومن کی  
حیثت سے پوکارا جاتا ہے۔ یعنی ہماری رحمت کے سبق تم جب ہی ہو سکتے ہو جب ان سے  
وابستہ ہو جاؤ۔ یادوں کا چھکا کا جب تک ملز کے ساتھ ہے جیق ہے۔ جب اس سے علیحدہ ہووا  
چیک دیا کیا اتَّقُوا اللَّهُ اتَّقُوا نَفْسَكُمْ سے، نامیں کے معنی پہنچا بھی ہیں اور ذرنا بھی، بظاہر  
معلوم ہوتا ہے۔ کہ یہاں ذرنا مراد ہے۔ کیون کہ اس کے بعد اللہ کا ذکر ہے نہ کہ عذاب کا،  
اور اللہ سے ذرا جاتا ہے، پھر نہیں جاتا۔ لیکن اگر پہنچا مراد ہو۔ تو یہاں عذاب پا شدید ہو گا۔  
یعنی اللہ سے ذرہ، یا اللہ کے عذاب سے بچو۔

خیال رہے کہ خدا کا خوف اور تقویٰ و قسم کا ہے۔ ظاہری اور باطنی، تقویٰ ظاہری وہ  
ہے جس کا تعلق قلب سے ہے اور تقویٰ باطنی وہ ہے جس کا تعلق قلب سے ہے۔ تقویٰ  
ظاہری کے لئے تمام شرعی ادکام ہیں۔ یعنی جس چیزوں سے رب تعالیٰ نارا ش ہوں سے  
بچنے اور رب تعالیٰ کی رضا کے کام کرے۔

اس تقویٰ ظاہری کی چار قسمیں ہیں۔ شرک و کفر سے بچنا، یہ تقویٰ ہر مومن کو حاصل  
ہے۔ دوسرے حرام چیزوں سے بچنے یہ ممکن مسلمان کو حاصل ہے۔ نہ کہ فاسق کو۔ اس کا انعام

معقرت سہات ہے رب تعالیٰ فرماتا ہے: اَنْ تَجْتَنِيْوَا كَبَائِرَ مَا تَهْوَنَ عَنْهُ لَكُمْ عَنْكُمْ سَيْفَاتُكُمْ۔ اگر تم گناہ کبیرہ سے بچو گے۔ تو تمہارے چھوٹے گناہ ہم معاف کر دیں گے۔ تیرے گناہ صغار سے بھی بچنا۔ یہ تقویٰ اولیاء اللہ کو حاصل ہوتا ہے اس کا نتیجہ خوفز قبر، وحشت قبر، وحشت پل سراط سے بچنا، اور جنت کے بلند درجات کا پانا ہے۔ چو سچے فرم خدا سے بچنا، یہ تقویٰ انبیاء کرام یا خاص اتفاق بندوں کو نصیب ہوتا ہے۔ کہ وہ دنیا دنیا وی کوئی کام بھی اپنے نفس کے لیے نہیں کرتے۔ سب رب تعالیٰ کے لیے کرتے ہیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا فرزند احمد کی قربانی کرنا، حضرت صدیق اکبر کا غار میں سانپ سے کووانا، حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا حضور علیہ السلام کی نیزہ پر نماز عمر قربان کرنا، اس تقویٰ کی جلوہ گری ہے۔ اس تقویٰ کا انجام رب تعالیٰ کا قرب خاص ہے۔ اس آیت میں ہر قسم کے آدی کو اس کے لائق تقویٰ کا حکم ہے یعنی اے کافر اخدا سے ذر، مومن بن جا۔ اے گھنگار مسلمان خدا سے ذر گناہ صیرہ بھی چھوڑ دے۔ غرض کہ یہ جو ساری شریعت کو اپنے میں لئے ہوئے ہے۔

تقویٰ باطنی کے لیے تمام طریقت و معرفت کے احکام میں تقویٰ باطنی کی حقیقت اللہ اور اس کے پیارے بندوں، اس کی پیاری چیزوں کی دل سے عظمت اور محبت ہے۔ اگر دل میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اور ان کی ہر نسبت رکھنے والی چیز کی عظمت نہ ہو تو اگرچہ لاکھ نمازی ہو مگر دل کا متنی نہیں۔ جیسا کہ شیطان کے حال سے معلوم ہوا رب فرماتا ہے: وَمَنْ يَعْظِمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ اس آیت میں یہ تقویٰ مراد ہو سکتا ہے۔ غرض کر اتُقُوا اللہ شریعت، طریقت، حقیقت، معرفت سب کی جامع ہے۔ رب تعالیٰ عمل کی توفیق بخشنے۔ کہنا آسان ہے مگر عمل کرنا مشکل ہے۔

اور جگر وغیرہ اندر ورنی اعضا میں یہاری نہ ہو۔ اسی طرح ظاہری

تقوی اسی کا کار آمد ہو سکتا ہے۔ نہیں بلکہ تقوی بھر ہے۔  
سوچیتے کرام فرماتے ہیں کہ آنکھار خدا ہے اسیہ نہ ہو۔ کیوں کہ وہ خوار و خوار ایسی  
ہے۔ اور یہ کاراپنہ اعمال یہ نازار نہ ہو۔ کیوں کہ وہ رب الہار و ہمار ایسی ہے۔ مرض کے  
بیکار اللہ کا عالم ہمایت ہی نام ہے۔ سارے یہ بیکار اور آنکھار اور کوئی کوشش نہ ہے۔

وَكُوْنُوا مِعَ الْحَسَادِ فَلَمَّا يَرَوْا عَلَمْ بَيْرَمْ بَنْ عَنْ مَأْوَى  
كَمَلْ بَنْ يَهْيَ بَنْ سَعْدٍ مَلَكُوا مَلَكَتْهُمْ بَنْ عَنْ مَأْوَى  
بَنْ هَرْجَنْ كَبَازَارَ عَلَيْهِمْ بَنْ هَوَّا ہے۔ تقوی اور یہ بیکاری کا ہزار صہرت ایک اور ہے۔  
یہ مطلب ہے کہ تقوی اور پر بیکاری اختیار کر کے بھیجن نہ ہو جاؤ۔ اس کا نام دیا  
ہے بیکار بڑے بڑے قائلت گئے ہیں۔ اپنے اعمال و ایمان کی حفاظت کی  
کوشش کرو۔ اسے حملو نہ قائد میں رکھو۔ اور اعمال و ایمان کا حفاظتی قائد یہوں کی صہرت  
ہے۔ یہ وہ گفے ہے کہ جس پر شیطان راندہ کا بس نہیں چلا۔

كُوْنُوا مِنْ دُوْعَاتِكَلْ ہیں اہو جاؤ بیلی رہو۔ یعنی یہوں کے ساتھ ہو جاؤ یا یہوں کے  
ساتھ رہو۔ یعنی وہی عقائد اختیار کرو وہی اعمال کرو جو یہوں کے عقائد و اعمال ہیں۔ اسی  
راستے پر چلو۔ جو یہوں کا ہے۔ رب تعالیٰ فرماتا ہے۔ إِنَّهُنَا الْحَسَادُ لِلْمُسْتَقِيمِ۔  
حَسَادُ الَّذِينَ أَنْفَقُوا عَلَيْهِمْ جس سے معلوم ہوا کہ رب کا سید عمار است وہی ہے۔ جو  
اس کے نیک بندوں کا ہو۔ بے شک قرآن و حدیث ہمایت کے لئے کافی ہیں۔ مگر اس کا  
وہی مطلب نہ کلو جو عام مسلمانوں کے عقیدے کے خلاف نہ ہو۔

آج قادری، دیوبندی کہتے ہیں: خَاتَمُ النَّبِيِّينَ کے معنی یہیں کہ حضور صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم آخری ہی ہیں۔ بلکہ یہ کہ آپ اصلی ہی ہیں۔ یہ تفسیر عقیدہ مسلمین کے  
خلاف ہے اسے نہ سنو۔ غیر مقلد کہتے ہیں۔ عقیدہ شخصی کفر و شرک ہے صرف قرآن و حدیث  
کافی: أَطْلِعُوا اللَّهَ وَأَطْلِعُوا الرَّسُولَ یہ بھی عام مسلمانوں کے عقیدے۔ عمل کے

خلاف ہے۔ سارے محدثین، فقہاء، مفسرین و صوفیاء مقلد گزرے۔ الہذا یہ تفسیر غلط ہے  
سارے دیوبندی کہتے ہیں کہ غیر خدا سے مدد لینا کفر ہے۔ وَإِنَّكَ تَسْتَعْنُونَ۔ یہ تفسیر بھی  
عام مسلمانوں کے عقیدے عمل کے خلاف ہے سارے فقہاء، محدثین، صوفیاء و مفسرین اور  
عام مسلمان اللہ کے نیک بندوں سے مدد لیتے رہے۔ الہذا یہ تفسیر غلط ہے۔

غرض کہ یہ قرآنی حکم ایسا اعلیٰ ہے جس پر عمل کرنے سے انسان بھی گمراہ ہو سکتا ہی  
نہیں۔ آج ۲۷ رفرغہ مسلمانوں میں اسی لئے بن گئے۔ کہ ہم نے پھوں کا ساتھ چھوڑ  
 دیا۔ ہر فرقہ اپنے ہاتھ میں قرآن و حدیث لئے ہوئے ہے۔ لیکن مسلمان اگر اس قاعدے کو  
 مضبوط پکڑے رہے تو گمراہی سے بچے رہیں گے۔

خیال رکھو کہ علماء ہر فرقہ میں موجود ہیں۔ شیطان خود بڑا علم والا ہے۔ مگر  
صوفیاء، اولیاء سوائے حق فرقہ کے کسی میں نہیں۔ جب تک دین موسوی منسون نہیں  
ہوا تھا۔ جب تک اس میں ہزاروں اولیاء اللہ ہوئے۔ اصحاب کہف، حضرت مریم،  
آصف ابن برخیا سب بنی اسرائیل ہی میں ہوئے۔ مگر جب وہ دین منسون ہو گیا۔  
ولایت بھی اس سے ختم ہو گئی۔ اس طرح اسلام میں آج ۳۷ رفرقوں میں سے  
سوائے نہ ہب اہل سنت کے اولیاء اللہ کسی میں نہیں۔

دیوبندی، وہابی، قادریانی، چکرالوی وغیرہ میں اولیاء کہیں نہیں۔ اہل سنت میں سارے  
اولیاء اللہ گزرے۔ اور اب بھی اولیاء اللہ صادقین کی اعلیٰ جماعت میں ہیں ان کے ساتھ  
رہو۔ کیوں کہ علماء میں کر کتے ہیں۔ اور اولیاء اللہ دیکھو کر۔

پھوں کے ساتھ درہتا تین طرح کا ہے: (۱) جسمانی۔ (۲) جتنی۔ (۳) روحانی۔

ان کی مجلس میں حاضری دینا بسانی ہر ایسی ہے۔ ان سے محبت رکھنا  
جتنی اور دلی ہر ایسی ہے۔ ان کے سے عقیدے و اعمال اختیار کرنا روحانی  
ہر ایسی ہے۔ اگر تیوں تم کی ہر ایسی نصیب ہو جائے تو زہے نصیب۔ درست

لی اور روئی ہر ایسی کے بغیر جسمانی ہر ایسی بیکار ہے۔  
ابو جہل جسمانی حضور علیہ السلام سے قریب رہا۔ اور حضرت اولیس قریل جسم  
دار رہے۔ مگر قلبی معاملہ المذاہ کے ابو جہل دوڑھا۔ اور حضرت اولیس قریل  
پاس، لہذا وہ مردود ہوا، اور اولیس محبوب ہے۔ اس آیت کا مطلب یہ ہوا کہ  
عذاب میں اعمال میں پھوٹ کے ساتھ رہو۔

**لطفیفہ:** کسی نے ایک واعظ سے بچ پھا کر مومن کا دل کہاں رہتا ہے؟ اس نے  
کہا بھیں پہلو میں پستان کے پیچے وہ بولا کہ اس جگہ تو کافر مشرک اور منافق کا دل بھی رہتا  
ہے۔ میں تو مومن کے دل کی جگہ بچ پھر رہا ہوں اگر اس کا دل بھی یہاں ہی ہو تو مومن اور  
کافر میں فرق کیا رہا؟ واعظ صاحب خاموش ہو گئے۔

جمع میں کوئی اہل دل بھی تھا۔ وہ بولا کہ مومن کا دل دلبر کے پاس رہتا ہے۔  
اور عارف کے دل میں دلبر رہتا ہے۔ مومن کے دل کا مقام دلبر کا آستانہ ہے۔  
اور عارف کا دل دلبر کا کاشانہ ہے۔ القلب چین اصحابین من اصحاب  
الرَّحْمَنِ حدیث پاک کا فرمان ہے۔

ہو سامنے روپہ کی جانی وہ دن وہ مدینہ آجائے  
یا دل ہی مدینہ جائی پہنچ یا دل میں مدینہ آجائے  
سینے میں جو آجائے بن آئے مرے دل کی  
سینہ تو مدینہ ہو دل اس کا ہو سودائی  
یہ دل ہو خدا کا گھر سینہ ہو ترا مسکن  
پھر کعبہ د طیبہ کی پہلو میں ہو بھائی!

غرض کہ پھوٹ کے ساتھ رہو تو اس طرح کہ دل میں صادق کو لے لو یا  
دل صادق کو دے دو۔

صد کتاب و صد درج در ناد کن

روئے دل را جانب دلدار کن

انسانی نظرت ہے کہ صحبت کا اثر یافت ہے۔ چوروں کے پاس بیخنے والا چور  
جاتا ہے۔ عالم اور شاعروں کی صحبت میں انسان عالم و شاعر بن جاتا ہے تو اگر ہمارے  
کے ساتھ رہے گا تو انشاء اللہ سچا بن جائیگا۔

صحبت کا اثر تو بے جان چیزوں پر بھی پڑ جاتا ہے۔ دیکھو یوسف علیہ السلام کی قیصہ میں  
نمازنا آنکھ کو بینا کرنے کی خاصیت کیوں پیدا ہوئی صرف اس لئے کہ وہ پچے کے پاس رہی  
اور جبریل علیہ السلام کی گھوڑی کی ناپ کی خاک میں بے جان چھڑے کو جان بخشنے کی تائیر  
کیوں ہوئی؟ اس لئے کہ اسے پچے سے دور کا علاقہ ہوا۔ جب بے جان مٹی اور کپڑے میں  
صحبت کا اثر آگیا تو انسان پھر بھی عقل والا ہے ضرور اڑ لے گا۔

صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ ساری عبادات سے بڑھ کر اچھا ساتھ ایمان کا  
ہے۔ دیکھو قرآن، کعبہ شریف کا دیکھنے والا صحابی نہیں ہوتا۔ مگر ایمان کے ساتھ نبی  
کے پاس ایک ساعت بیٹھ لے صحابی ہو گیا۔ اور صحابی تمام اولیاء اللہ سے افضل ہے۔  
حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی لائی ہوئی تمام چیزوں موجود ہیں۔ کعبہ، روزہ،  
نماز، قرآن مگر صحابیت فتح ہو چکی۔ کیوں کہ صحبت اور قرب رب کی وہ نعمت ہے جس  
سے کایا پلٹ جاتی ہے۔ دیکھو پانی کی طبیعت خنثی اور تر ہے۔ اور آگ کی طبیعت  
گرم و خلک۔ لیکن جب پانی آگ پر رکھ دیا جائے تو آگ کی طرح اثر کرتا ہے۔ جم  
پر آبلہ ڈال دیتا ہے۔ یہ پانی کا اثر نہیں بلکہ آگ کے قرب کا اثر ہے۔

انسان فطرت کر کر رہا ہے۔ **خُلُقُ الْإِنْسَانِ ضَعِيفًا** لیکن جب اسے قرب الہی  
حاصل ہوتا ہے۔ تو رہانی قوتوں سے کام کرتا ہے۔ جیسا کہ حدیث قدیمی میں وارد ہوا۔ حضور  
سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے اشارہ سے چاند چڑا، سورج و اپس کیا۔ یہ فطرت

نیافی کی طاقت نہ تھی بلکہ ربانی قدرت کا عبور تھا۔

سلطنت کے حکام کی طاقت اپنے اعضا کی طاقت نہیں بلکہ حکومت سے نسبت کی  
نیافت ہے جو حکومت ربانی کے حکام ہوں ان کا کیا پوچھتا۔

اولیاء اللہ اور اولیائے میں دُونِ اللہ میں فرق نہ کرنا جہالت ہے۔ اولیاء میں  
دون اللہ رب تعالیٰ سے دور ہیں۔ شیطان سے قریب، اور اولیاء اللہ شیطان سے  
دور ہیں۔ رب تعالیٰ سے قریب، ہم ان میں سے جس کو دوست بنا کیں گے۔ اسی  
کے زمگ میں رنگے جائیں گے۔

**حکایت:** مشنوی شریف میں ہے کہ ایک عابد رب کی یاد میں مشغول تھا۔ اس  
کے پاس شیطان آ کر بولا کہ تو کے یاد کر رہا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ رب تعالیٰ کو،  
شیطان بولا کر تو نے اتنا عرصہ سے پکارا کبھی اس نے جواب میں لبیک کیا؟ عابد بولا کہ  
آج تک تو میں نے نہیں سنا۔ شیطان بولا کہ ایسے کو پکارنے سے کیا فائدہ؟ جو پکار کا  
جواب نہ دے تو مجھے پکار اور مجھ سے قرب حاصل کرایا۔

دیکھ میں لبیک کہتا ہوں یا نہیں۔ عابد اس کے بہکانے میں آگیا۔ اور اس دن اس نے  
نمازِ عشاء نہ پڑھی۔ خواب میں ارشاد باری تعالیٰ ہوا کر تو نے آج نماز کیوں نہ پڑھی؟ عابد  
نے جواب دیا کہ جب تو میری پکار پر لبیک ہی نہیں کہتا تو میرا پکارنا بیکار ہے جواب ملا۔

گفت اللہ گفت لبیک ماست

اسی گداز و سوز دور دانہ بیک ماست

**حکایت:** اسی مشنوی شریف میں ہے کہ حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے گھر جماعت  
صحابہ کی دعوت تھی۔ کپڑے کا دستِ خوان جو لایا گیا وہ میلا تھا۔ آپ نے حاضرین سے فرمایا  
کہ پھر جاؤ۔ میں اسے صاف کر دوں۔ کبھہ کر اسے جلے ہوئے سور میں ڈال دیا۔ اور پچھوڑیے  
بعد نکالا۔ تو اس کا سیل تو جل گیا تھا لیکن کپڑا بالکل محفوظ تھا۔ لوگوں نے تجھ سے پوچھا: ۔

قوم گفتند اے صحابی عزیز  
چوں نہ سوزند منع گشت نیز

گفت روزے مصطفیٰ دست و دہان

بس بمالیدند ایں دستر خوان

اے دل ترسنہ از نار عذاب

باچنیں دست و دہان کن اقرب

ہم چوں چامد را چنیں تشریف داد

بس دلی عاشق چنان خواہد کشاد

یعنی اے جابر رضی اللہ عنہ یہ دستر خوان جلا کیوں نہیں؟ اور صاف کیوں ہو  
گیا؟ فرمایا کہ ایک دن حضور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے اپنا  
منہ اور ہاتھ پوچھ لیا تھا۔ اس روز سے یہ آگ میں نہیں جلا کرتا۔ اے دل اگر تو  
بھی دوزخ کی آگ سے ڈرتا ہے تو ایسے مبارک منہ اور ہاتھ شریف کا قرب  
حاصل کر لے۔ جب بے جان کپڑے کو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے قرب سے یہ  
فیض حاصل ہو گیا۔ تو تو عاشق مومن ہے تجھے کیا کچھ نہ ملے گا؟

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆

☆☆☆

مُؤْمِنُونَ

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اس

جائے یا مُؤْمِنَ

ایک یہ ک

النَّبِيُّ، يَا يَه

خُلَاب سے ح

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَجُوا فَأَصْلَحُوا ثُمَّ أَخْرَجُوكُمْ  
وَأَنْقُوا اللَّهُ لِغَلَقِكُمْ ثُرْخَمُونَ

ترجمہ: سب مسلمان آپس میں بھائی ہیں۔ لہذا اپنے بھائیوں میں صلح کرو اور اللہ سے اروہ شاید تم رحم کئے جاؤ۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں سے صلح کرنے کا حکم دیا ہے۔ اس جگہ چھ بیڑوں پر غور کرنا ہے۔ مؤمن کون لوگ ہیں؟ اخوت یعنی بھائیوں سے کیا مراد ہے۔ اصلحُوا یعنی صلح کرو، اس کا کیا مطلب ہے؟

خیال رہے کہ اس سے پہلے یہ حکم دیا گیا تھا کہ اگر مسلمانوں کے دو گروہ آپس میں رپڑیں تو ان میں صلح کرو اب اس کی وجہ بیان ہو رہی ہے۔ کہ چونکہ مسلمان لڑنے، خون ڈراپ کرنے کے بعد بھی مسلمان ہی رہتا ہے اور مسلمان مسلمان کا بھائی ہوتا ہے۔ اس لئے اس میں صلح کرو یہا ضروری ہے۔ گویا پہلے حکم تھا اور اب وجہ حکم کا بیان ہے۔ اس مناسبت سے اس آیت کے بعد اس آیت کا ذکر فرمایا گیا۔

مُؤْمِنُونَ سے مراد ساری امت رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہے۔ خود نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس میں داخل نہیں۔ کیوں کہ قرآن کریم میں جہاں یاً يَهَا الْذِينَ آمَنُوا فرمایا ہے یا مُؤْمِنُونَ بولا جائے۔ وہاں نبی مراد نہیں ہوتے چند جگہ سے۔

ایک یہ کہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو جہاں پکارنا ہوتا ہے وہاں یاً يَهَا النَّبِيُّ، یاً يَهَا الرَّسُولُ۔ یاً يَهَا الْمُرْسَلُ۔ یاً يَهَا الْمُدَّقَّرُ۔ فرمایا جاتا ہے۔ عام نظاہ سے حضور علیہ السلام کو پکارا ہی نہیں جاتا ہم کو بھی حکم دیا ہے کہ لَا تَجْقَلُوا

دُفَّةَ الرَّسُولِ بِيَدِكُمْ كَذَّاغاً، بِعَصْمَكُمْ بَغْضَةً لِعْنِيْتِيْغِيْرَكُوْنَهْ پَكَارِوْجِيْسَ اِكْرَ دُوْرَرَےْ کُوْپَكَارِ لِيْتَهْ ہُو۔ دُوْرَرَےْ اِسَ لَئِےْ کَمَا کَثِرَ جَگَهْ يَاْيَهَا الْذِيْنَ کَمَا يَعْدَمْ اِحْكَامَ بِيَانَ ہُوْتَےْ ہِیْں جَوْ حَضُورُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ پَرْ جَارِيٌّ نَبِيْسَ ہُوْسَکَتَےْ ہِیْں اَسَےْ اِيمَانَ وَالْوَلَوْ۔ اللَّهُ وَرَسُولُ اُور اَمْرُ وَالْوَلَوْ کَمَا اِطَاعَتَ کَرَوْ۔ یَا اَسَےْ اِيمَانَ وَالْوَلَوْ! بِيْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَمَا آدَازَ پَرْ اَپَنِی آوازَیْں اُوْنَجِی نَهْ کَرَدَیَا اَسَےْ اِيمَانَ وَالْوَلَوْ! اللَّهُ وَرَسُولُ سَعَیْ اَسَےْ آَگَےْ نَہْ بِرَدْهُوْظَاهِرَ ہَبَےْ کَمَا ہِیْ اِحْكَامَ حَضُورُ عَلَيْهِ السَّلَامَ پَرْ جَارِيٌّ نَبِيْسَ ہُوْسَکَتَےْ۔

اَسَى طَرَحِ يَاْيَهَا الْذِيْنَ اَمْنَوْا كِتَبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ، اُورِيَاْيَهَا الْذِيْنَ اَمْنَوْا اِذَا نُوْذِيَ لِلصَّلَوَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى يَذْكُرِ اللَّهِ مِنْ بَحْرِ حَضُورِ خَيْرِ السَّلَامِ سَعَيْ خَطَابَ نَبِيْسَ ہُوْسَکَتَےْ کَمَا قَصَاصُ ظَلَمَ کَمَا بَدَلَهِ مِنْ ہِیْ ہُوْتَا ہَے۔ اُور ظَلَمَ کَرَنَ گَنَاهَ ہَےْ نَبِيْ گَنَاهَ سَعْدُوْمَ ہِیْں۔ اَفَگَرْ نَبِيْ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کَمَا کُوْپَکَھَمْزَادَیْں توْ قَصَاصُ نَبِيْسَ کَمَا جَبْ اِسْتَادَ شَاگَرْدَکَوْ، بَاپْ اُولَادَکَوْ، مَوْلَی اَپَنِی خَلَامَ کَمَا قَصَاصُ نَبِيْسَ دِعَاتَوْ پِيْغِيْرَ اَمْتَی کَوْ قَصَاصُ کَمَا کَرَدَیْں اُور جَمَعَ کَیْ نَمَازَ مِنْ سَبْ کَوْ حَضُورُ عَلَيْهِ الصَّلَوَةِ وَالسَّلَامِ کَیْ طَرَفْ بِلَا يَأْمُرَ ہَے۔ حَضُورِ ہِیْ تَوْذِکَرَ اللَّهِ ہِیْں۔ (صلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ)

تَسْرِرَےْ اِسَ لَئِےْ کَمَازَ وَغَيْرَهَ کَمَا اِحْكَامَ پَرْ حَضُورُ عَلَيْهِ السَّلَامَ زَوْلِ قَرَآنَ سَعَيْ پَہْلَے ہِیْ عَالِمَ تَتَّهِیْ پَھْرَآپَ کَوْ یَا اِحْكَامَ دِيَنَا بَےْ مَعْنَیَ ہِیْں۔

سَرْکَارَنَےْ پَچِینِ شَرِيفِ مِنْ بَحَانِیْوُں کَلَئِےْ پَسْتَانِ چَحْوَرَا

بَحَانِیْوُں کَلَئِےْ تَرَکِ پَسْتَانَ کَرِیْسَ

دُوْدَھِ پَیْتَےْ کَیْ نَصْفَتَ پَلَاكُوْلِ سَلَامَ

ظَهُورِ نَبِيَّوْتَ سَعَیْ پَہْلَے نَمَازَ، رَوْزَهْ چَلَکَشِیْ غَرَضَ سَارَےْ اِحْكَامَ پَرْ عَمَلْ فَرَمَیَا۔ لِهَذَا انَّ اِحْكَامَ کَیْ آتَیوْنَ مِنْ بَحِیِ الْذِيْنَ اَمْنَوْا سَعَيْ مَرَادَ حَضُورِ نَبِيْسَ۔ نَبِيْزَ اَمْنَوْا سَعَيْ مَرَادَوْهَ لَوْگَ ہِیْ جَوْ دِنِیَا مِنْ آکَرِ اِيمَانَ لَاَبَےْ۔ اُور حَضُورُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِيمَانَ لَاَکَرَ دِنَا

ہیں شریف لائے اُفْرُو اے وہ لوگ مراد ہیں جن کا ایمان بالغیب ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ایمان شہودی ہے کہ رب تعالیٰ کو جنت، دوزخ، قیامت سب کو ملاحظہ نہ ہے۔ اسی طرح یہاں **مُؤْمِنُوْنَ میں** حضور کی امت داخل ہے۔ خود نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وآلہ وسلم داخل نہیں۔ لہذا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بھائی نہیں کہا جا سکتا۔ کیوں کہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے سارے مسلمانوں کو دینی بھائی بنادیا۔ اللہ کے تمام بندے بھی آپس میں بھائی بھائی نہیں۔ ویکھو شیطان بھی اللہ کا بندہ ہے۔ اور نام جانور بھی اللہ کی مخلوق ہیں۔ کوئی شریف انسان ان کا بھائی بننا پسند نہ کرے گا۔ مگر حضور علیہ السلام کے امتی آپس میں بھائی ہیں۔ اور جو دوسروں کو بھائی بنانے وہ خود نہیں ہوتا۔ جیسے باپ نے اپنی اولاد کو آپس میں ایک دوسرے کا بھائی بنادیا۔

لیکن خود باپ ان میں سے کسی کا بھائی نہ بن۔ بھائیوں کی یہوی بھنا بھی کہا جائی اور حلال رہی۔ مگر باپ کی یہوی ماں کہلا جائی اور حرام پر حرام رہی۔ حضور کی یہویاں ہماری ماسیں ہیں۔ اور حرم پر حرام ہیں تو نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس حکم میں داخل نہیں۔

نیز اگر اس حکم میں حضور بھی داخل ہوں گے تو آیت کے معنی فاسد ہو جائیں گے۔ کیوں کہ متصدی ہے کہ اگر دو مسلمان بھائی آپس میں اڑیں، گالی گلوچ کریں، مار پیٹ کریں تو ان میں صلح کر اد و۔ اب مطلب یہ ہو جانے گا کہ اگر کوئی اسی نبی سے لڑے تو اس امتی اور نبی کی صلح کر اد و۔ حالانکہ نبی سے نہ نے والا تو کیا ان کے سامنے بے ادبی سے چھ کر بولنے والا بھی کافر ہو جاتا ہے، جیسا کہ اسی سورت میں آچکا ہے۔

اور حضور ﷺ کو **يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ**، **يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ**، **يَا أَيُّهَا الْمَرْوُلُ**، **يَا أَيُّهَا اللَّدُّ** فرمایا جاتا ہے عام خطاب سے حضور علیہ السلام کو پکارا ہی نہیں جاتا۔ ہم کو بھی حکم دیا ہے کہ **لَا تَجْعَلُوا اذْعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَذَّعَاءَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا** یعنی پیغمبر کو نہ پکارو جیسے ایک دوسرے کو پکار لیتے ہو۔ دوسرے اس لئے کہ اکثر جگہ **يَا أَيُّهَا الَّذِينَ** کے

بحدایے احکام بیان ہوتے ہیں۔ جو حضور صلی اللہ تعالیٰ عنہ وآلہ وسلم پر جاری نجیب ہو سکتے۔ جیسے اے ایمان والوں اللہ اور رسول اور امر والوں کی احاطت کرو۔ یا اے ایمان والوں نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی آواز پر اپنی آوازیں اور پنج نہ کرو اے ایمان والوں نبی اور رسول سے آگے نہ بڑھو۔ ظاہر ہے کہ یہ احکام حضور علیہ السلام پر جاری نہیں ہو سکتے۔ اسی طرح **نَيَا يَهَا الْفَوْزُنَ أَمْنُوَا كَيْتَ غَلَيْنُكُمُ الْقَصَاصُ**، میں ہمیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے خطاپ نہیں ہو سکتا۔ کیوں کہ قصاص قلم کے بدال میں ہوتا ہے اور قلم کرنا گناہ ہے۔ نبی گناہ سے مقصوم اگر نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی کو کچھ سزا دیں تو وہ قلم نہیں۔

بعض روایات میں جو آتا ہے کہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی ذات کو یہ کے متعلق فرمایا: **أَنْكِرِ مُؤْمِنًا أَخَادُكُمْ أَپْنَى بَحَائِكُوْسْ** کی یعنی ہماری تحفہ کرو۔ صحابہ کرام سے فرمایا کہ تم میرے صحابہ ہو۔ اور میرے بھائی وہ ہوں گے جو بعد کے زمانہ میں ہوں گے۔ اس میں سرکار کی انتہائی تواضع ہے یہ لفظ حضور نبی کے منہ سے بجا ہے۔ ہم ایسا کہیں تو گستاخ ہیں۔

اگر بادشاہ اپنی رعایا سے کہے کہ میں تمہار خادم ہوں تو یہ اس کا کمال ہے۔ لیکن اگر رعایا میں سے کوئی اسے اپنا خادم کہہ کر پکارے تو مجرم ہے۔ علمائے کرام اس جیسی احادیث کی یہ توضیح فرماتے ہیں کہ اس میں اپنے علماؤں کو اپنی طرف مائل کرنا مقصود ہے۔

**حکایت:** حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں ایک بڑھیا گھبرائی ہوئی آئی اور عرض کیا کہ میراپتا چھٹ پر کھیلیے کھیلیے چھٹ کے بالکل کنارے تک پہنچ گیا ہے۔ اور اس کی ماں اور سب ہی اس کو بلاستے ہیں وہ نہیں آتا اگر ہم پکڑنے کے لئے اس کی طرف جائیں۔ تو خطرہ ہے کہ وہ آگے بڑھ جائے اور گر جائے۔

آپ نے ارشاد فرمایا کہ اس کے کسی ہم عمر پچے کو اس کے سامنے کرو۔ اور

اس کا باعث

جب وہ

بچہ اس طر

تمام

جنت کے

جنس ہوں

علیہ وسلم کوہ

فرمایا لوگ

ہے۔ یہ لوگ

خود فرماتا تا

ترجمہ

نیز جوہ

ضالیخا

بھائی چارو

یہ بتاتا مقصود

یہ بھو

سلطان

ہو یہودی

انکار نہ کر

یہ

قوم مسلم

اس کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں رکھتا کہ یہ ادھرنہ کہتی جائے۔ اور اس کے پیچھے تم فیضو۔  
جب وہ پچھے ادھر آ جائے تو اسے پکڑا لو۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا اور اس تدیر سے وہ  
پہ اس طرف آ گیا اور ماں نے اسے پکڑا۔

تمام دنیا جہنم کے کنارہ پر پہنچ گئی تھی۔ رب تعالیٰ کی مرضی تھی کہ یہ ادھر سے ہٹ کر  
جنت کے دروازہ پر آ جائیں۔ اگر بیلا واسطہ رب تعالیٰ انہیں اپنی طرف بدلتا۔ تو یہ لوگ مختلف  
جنس ہونے کی وجہ سے کبھی ادھرنہ آتے۔ رب تعالیٰ نے اپنے پیارے حبیب صلی اللہ تعالیٰ  
علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔ انہوں نے کبھی تو اعلان فرمایا کہ آنَا بَشِّرُ مُنْلَكْمَ کبھی ہم کو بھائی  
فرمایا لوگ مناسبت جنسی دیکھ کر اس طرف ملک ہوئے۔ حضور کا ہاتھ رب کے ہاتھ میں  
ہے۔ یہ لوگ ادھر آئے کہ رحمت خداوندی نے دیگری فرمایا کہ انہیں اپنے کرم میں لے لیا  
خود فرماتا ہے: كُنْتُمْ عَلَى شَفَا حَفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا۔

ترجمہ: تم جہنم کے کنارے پر پہنچ چکے تھے۔ رب تعالیٰ نے انہیں اس سے بچایا۔

نیز جن خبریوں کے بارے میں رب تعالیٰ فرماتا ہے: وَإِنِّي شُفِّعْ أَخَافِمْ  
ضَالِّخَا کہ ہم نے قوم خمود کی طرف ان کے بھائی صالح علیہ السلام کو بھیجا۔ وہاں نے تو دینی  
بھائی چارہ ہے تھے کہ ان لوگوں کو اجازت دی گئی تھی کہ جی کو بھائی کہہ کر پکاریں۔ بلکہ محض  
یہ بتانا مقصود ہے کہ وہ دوسری جگہ سے نہ آئے تھے بلکہ اسی قوم میں سے تھے۔

یہ بھی خیال رہے کہ مسلمان دو طرح کے ہیں قوی مسلمان اور دینی مسلمان قوی  
مسلمان وہ جو اپنے کو مسلمان کہیں اور مردم شماری میں ان لوگوں کی کمی مسلم قوم میں  
ہو یہودی، عیسائی اور ہندو میں نہ ہو مگر دینی مسلمان وہیں جو کسی ضروریات دین کا  
اکارہ کریں شریعت انہیں مسلمان کہتی ہو۔

یہ دو قسم کے مسلمان زمانہ رسالت سے ہی چلے آ رہے ہیں۔ چنانچہ منافقین کو  
اُم مسلم میں شمار کیا جاتا تھا کہ نہ ان سے جہاد ہوانہ ان سے کچھ تعریض کیا گیا مگر

تلخسن موئین کو فضائل سے توازن گیا۔

آج بھی سب، رفضی، وہابی قوم مسلم ہیں۔ اگرچہ شرعاً وہ دین سے خارج ہیں مرد ہیں۔ اسی لئے ہمی سالی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: تَفَتَّرِيقُ أُمَّتِي عَلَى ثَلَاثَةِ وَمَبْعَدِيْنَ فِرْقَةَ كَلْمَمْ فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةٌ۔

ترجمہ: میری امت کے ۲۷ فرقے ہوں گے۔ ایک کے سوا سب دو زندگی ہوں گے۔ ان سب کو اپنی امت فرمایا یہ قوم امت ہے نہ کہ مذہب ایسا۔

یہاں **الْمُؤْمِنُونَ** میں صرف دینی مسلمان مراد ہیں۔ یعنی صحیح العقیدہ مسلمان کسی دنیاوی معاملہ میں لڑ جھکڑ پڑیں تو ان کی صلح کرادی جائے۔ قوی مسلمان مراد نہیں البتا مرزاںی، وہابی وغیرہ سے صلح نہ کی جائیگی۔ اسی لئے رب تعالیٰ نے **مُؤْمِنُونَ** فرمایا: **فُسْلِمُونَ** نہ فرمایا۔ قوی مسلمانوں کے لئے یہ آیت پڑھو: **أَنَّمِنْ أَذْوَاجَنَّكُمْ وَأَلَادَكُمْ عَدُولَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ تَهَارِي بِعْضِ زَوْيَائِكُمْ أَوْ تَهَارِي دُشْنِيْنِ ہیں۔** ان سے پچھر رہنا ان سے صلح کرنا تو کیا معنی، ان کے ساتھ انھنَا بیٹھنا بھی حرام ہے ان کے بارے میں سرکار نے فرمایا: **إِيْلَكُمْ وَإِيْلَاهُمْ لَا يُضْلُلُونَكُمْ فَلَا يُفْتَنُونَكُمْ** تم ان سے دور رہو نہیں اپنے سے دور رکھو۔ وہ تمہیں کہیں گمراہ نہ کر دیں کہیں فتنہ میں بیکارانہ کر دیں۔

بری صحبت برائیوں کی جڑ ہے۔ مولانا فرماتے ہیں۔

نوریاں مر نوریاں را طالب انہ

ناریاں مر ناریاں را جاذب انہ

یہ تفسیر **مُؤْمِنُونَ** کی تھی جس کا لحاظ ضروری ہے۔ **إِخْوَةُ يَهُنَّظَّأَنْ** کی جمع ہے۔ آنکھ کا ترجمہ ہے بھائی۔ عرب ایک اصل کی دو شاخوں کو ان کہہ دیتے ہیں۔ اسی طرح ایک جنس کے دو فردوں کو اخ نہیں دیتے ہیں۔ بھائی کی طرح کے ہوتے ہیں۔

(۱) نبی بھائی (۲) دو دھر شریکے بھائی یعنی رضا علی (۳) وطنی و ملکی بھائی (۴) قوی

بھائی (۵)

(۶) دینی برادری

بھائی کا مام آئیں

بھائی کا فرہاد

بھائی م

اس لئے نہ

وللمومذیع

وہاں پر بھائی

ایک بار

تحوڑی بھائی

آپہ وسلم نے

کی، نہ زیارت

ہو گا صلی اللہ

چونکہ اور

صلی اللہ تعالیٰ

وہی برادری

بھی (۵) پیشہ کے بھائی (۶) کاروبار کے بھائی (۷) استاد بھائی (۸) ہر بھائی  
(۹) ورنی بھائی۔

یعنی مسلمان بھائی لیکن پہلے آئندہ بھائی بیچارے سعہ کر زندہ بھائی جس کے قیامت میں  
نکام آئیں، نہ قبریں، لیکن دینی بھائی ہونا ایسا مصبوط رشتہ ہے کہ ہر جگہ قائم رہتا ہے اگرچہ  
بھائی کا فرہوت مسلمان بھائی نا سے حسل دے نہ کافن، نہ فن کرے نہ اس کی صراٹ پائے۔

انجھی مسلمان جس سے ہمارا کوئی رشتہ نہ ہو۔ اس کا کافن و فن سب ضروری ہے  
اس لئے نماز کے آخر میں پڑھتے ہیں۔ رب سما اغ فر لی و ل و الدی  
و للہ مومذین یوم یقوم الحساب۔ اے اللہ سارے مسلمانوں کو بخشن وے  
وہاں ہر بھائی، استاد بھائی، بکلی بھائی کا ذکر نہیں بلکہ ہر مسلمان کا ذکر ہے۔

ایک باپ چند شخصوں کو بھائی ہنا سکتا ہے۔ ایک ملک یا پیشہ یا استاد یا ہر  
تحوڑی جماعت کو بھائی ہنا سکتا ہے۔ لیکن اکیلے حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ و  
آلہ وسلم نے سارے جہاں کے مسلمانوں کو بھائی ہنا دیا نہ قوم کی قید رکھی نہ ملک  
کی، نہ زبان کی ایسی زبان سے اخوت پیدا کرنے والا نہ کوئی پیدا ہوا ہے اور نہ  
ہو گا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔

چونکہ اور برادری کی بنیاد دنیا والوں پر تھی۔ اور دینی برادری کی بنیاد ذات پاک مصطفیٰ  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم پر تھی۔ اور بنیاد کی مصبوطی سے دیوار کی چھکنی ہوتی ہے۔ اسی لئے  
انی برادری مصبوط رہی، صحابہ کرام کی مقدس جماعت کو دیکھو تو پتہ لگے کہ کس

لگایا تھا مالی نے ایک باغ ایسا

نہ تھا جس میں چھوٹا بڑا کوئی پوچا

کنیز اور بانو تھیں آپس میں ایسی

زمانہ میں ماں جائی بھنس ہوں جسی

یہے بنتے سے پہلے ہر تحریک کے نام، کام اور یقینت علیحدہ تھی مگر آگ لگنے کے بعد را کو کہا نے شد بنتے سے پہلے ہر پھول کے رس کا نام، کام، رنگ و بوالگ تھے مگر شہر کے بحداب نہ گلاب گلاب رہا۔ رہا۔ لہا۔ لہا۔ سب کا نام شہد ہو گیا۔

ای طرح اسلام سے پہلے بلال صیہی اور ابو بکر صدیق علیحدہ باخونوں کے بہل تھے۔ مگر محبت پاک مصلحتی صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آله و سلم کی برکت سے ایک ۲۶ گئے۔ ناہر نے ان سب کو ایک رنگ کر دیا۔

صبغة اللہ ہست رنگ خم او  
مشعا یک رنگ گردو اندر او  
اب نہ نسب کا فرق رہا نہ قوم کا، نہ ملک کا۔

بندہ عشق شدی ترک نب کن جائی ا

کہ دریں راہ فلاں اون فلاں جیزے نیست

رب تعالیٰ نے فرمایا: هُوَ سَنَّا كُمُ الْمُسْلِمِينَ تم پہلے کہا بھی نہ تھے۔ اب تو رب تعالیٰ نے تم سب کا نام مسلمان رکھا دیا۔ اسی طرح قبر میں یہ نہیں پوچھتے کہ تم کس کے یہ تھے کس ملک کے تھے؟ بلکہ یہ پوچھتے ہیں کہ کس کی امرت میں تھے؟ اب ملک کہاں کا دوں کہاں کی، عاشق رسول کا تو یہ حال ہونا چاہئے کہ

پوچھا کہ تیرا نام کیا؟

میں نے کہا شیدا تیرا

پوچھا کہا رہتا ہے تو

میں بولا کوئے یاد میں

اس  
دنیا  
اگرچہ جو  
پریز کا  
کر سکتے  
کوئی فر  
کعبہ میں

پوچھا کہ تمرا کیا چیز؟  
 میں نے کہا کوچھ تمرا  
 پوچھا کہ تمri قوم کیا؟  
 میں بولا قوم بندگان  
 پوچھا کہ تمri کیا نظر؟  
 میں نے کہا سودا تمرا  
 من تو ہر دو خوبیہ تا شاشم  
 بندہ بارگاہ سلطانیم

اس لئے ارشاد ہوا: إِنَّمَا الْفُؤُدُ مُنَوَّنَ أَخْوَةً

دنیاوی بھائیوں کا یہ حال ہے کہ بڑا آدمی چھوٹے آدمی کو بھائی نہیں ہنا تا۔  
 اگر چہ چھوٹا اس کا سگا بھائی ہو۔ لیکن دینی رشتہ ایسا ہے جس نے امیر، غریب، گنبدگار،  
 پر بیزگار، سب کو ایک کرو دیا۔ اس رشتہ میں کوئی مسلمان کسی مسلمان سے تفریت نہیں  
 کر سکتا۔ اسی لیے دنیا میں تفریق ہے اور دین میں جم ہے دنیا میں کوئی تختہ پر ہے،  
 کوئی فرش پر کوئی فرش خاک پر کوئی محل میں ہے۔ کوئی جھوپڑے میں لیکن مسجد میں،  
 کعبہ میں، قبرستان میں سب ایک جگہ ہیں۔ وہ دنیا تھی یہ دین ہے۔

ایک ہی صفت میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز  
 بندہ و مالک و محتاج و غنی ایک ہوئے  
 تمہرے دربار میں پہنچے تو سبھی ایک ہوئے  
 اس آیت میں مسلمانوں کو بخوبی و اکساری کی تعلیم دی گئی ہے۔ کوئی کتنا ہی بڑا ہو۔ مگر ہر  
 چھوٹے سے چھوٹے مسلمان کو اپنا بھائی اور اپنے برابر جانے۔

انسان کی پیدائش خاک سے ہے۔ اور خاک میں بجز و نیاز ہے کہ چاہے اس سجدہ بناوے یا پا خاند وہ کچھ نہیں کہتی اس بجز کا نتیجہ یہ ہوا کہ سارے پھل، پھول، باری، بھار، جنٹے، کامیں اسی خاک سے پیدا ہوئے۔ اور مکہ مکرہ اور مدینہ مسیورہ، انجیل، اولیاء کے مقابر عظام اسی خاک پر واقع ہوئے۔

آگ میں تکبیر، غرور، ترپ بے۔ جس کا انجام یہ ہوا کہ اس میں نہ پھل لگنے پھول خاک سب کو نہیں ہے۔ اور آگ بکاری ہے۔ باغ میں آگ لگاد تو بر باد ہو جائے گا۔ اسی طرح بجز و اکسار والا انسان اپنے دل میں تقویٰ، طہارت، ایمان اور عرفان کے پھول لگائے۔ اور تکبیر انسان ان سب سے محروم رہے گا اس لیے تکبیر انسان کا انجام دوزخ کی آگ ہے۔ کیوں کہ دنیا میں اس کے دل میں غرور کی آگ تھی۔ آگ سے آگ مل گئی۔

**لطفیفہ:** بڑے بڑے درخت یا تو پھل سے خالی رہتے ہیں۔ جیسے شیشہ اور بول وغیرہ یا بہت پھوٹے پھل پاتے ہیں۔ جیسے آم، چلنوزہ، انار وغیرہ، کیوں کہ ان میں گویا غرور ہے۔ اکڑے کھڑے ہیں۔ اور کمزور معمولی نیل جو بجز و نیاز سے بچ دے فرمائے۔ میں نیک سیر کے تربوز، کدو، پیچا، پھر نیل نے بیزان حال عرض کیا کہ مولیٰ میں کمزور، اتنے وزنی پھل کا وزن نہیں اٹھا سکتی۔ رب تعالیٰ نے زمین کو حکم دیا کہ اس کے پھل کا بوجھ تو انہما لے عرض کیا کہ پھل نیل کا اور بوجھ زمین کا۔ یہ ہی حال عاجز اور تکبیر انسان کا ہے۔ اس لئے فرمایا گیا۔ **إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ**

**فَأَضَلُّهُوا بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ** یہ گز شے مضمون کا نتیجہ ہے۔ یعنی چونکہ ہر مسلمان اخوة سارے مسلمان بھائی ہیں۔

دوسرا مسلمان کا بھی بھائی ہے لہذا اگر دو مسلمان آپس میں لڑ پڑیں تو تم لوگ چیزیں رہ

کر ان کی صلح کر اد و کیوں کہ مومن کی لڑائی، مومن سے عارضی ہو سکتی ہے وائی نہیں ہو سکتی۔ نماز میں، حج میں، موت میں، قبر میں، محشر میں، جنت میں ہر جگہ ایک دوسرے سے ملیں گے۔ نماز میں ہر مسلمان دوسرے مسلمان کے لئے بخشش کے لئے دعا کرتا ہے۔ پھر دشمنی وائی کیسے ہو سکتی ہے۔ **الا خلاؤْ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَذَّوْ إِلَّا الْمُتَّقُوْنَ**۔ **وَمَنْ عَلِيٌّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُورٍ مُتَّقَابِلِيْنَ**۔ ہم ان کے دلوں کی تمام کدوں تین نکال دیں گے۔ وہ آپس میں بھائی ہو کر آئے سامنے تجھوں پر بیٹھیں گے۔ اور کافر کی دوستی خواہ مسلمان سے ہو یا کافر سے عارضی ہے۔ جس کی بقا نہیں۔ لہذا کافروں سے دوستی کرنے کی کوشش نہ کرو اور مسلمانوں سے دشمنی نہ رکھو۔

**فَأَصْلِحُوا** میں خطاب یوں تو عام مسلمانوں سے ہے۔ کہ جب وہ مسلمان لڑپڑیں تو برادری والے، محلے والے کوشش کر کے صلح کر دیں لیکن بادشاہ، حاکم، استاد، جیر، ماں باپ اور ذی اثر لوگوں سے خصوصی، خطاب ہے کہ جب رعایا میں نا اتفاقی ہو تو بادشاہ یا حاکم صلح کرائے اگر شاگرد لڑپڑیں تو استاد اور مرید لڑپڑیں تو پیر اور نبی بھائی لڑیں تو ماں باپ صلح کر دیں اگر نہ کر سکیں گے تو ان کی قیامت میں پکڑ ہو گی۔

صلح کرانے کا مطلقاً حکم دیا گیا ہے تو صلح کی قسمیں اور اس کی صورتیں بہت ہیں اگر دین کی وجہ سے جھگڑا ہے۔ تو بے دین سے توبہ کر کر صلح کر دیں۔ اگر دنیاوی کام میں جھگڑا ہے تو اگر ایک نے دوسرے کو جانی نقصان پہنچایا ہے تو قصاص دلو کر صلح کر دیں اگر مالی نقصان پہنچایا ہے یعنی قرض یا امانت ماری ہے تو یہ ادا کر دیں اگر یوں ہی با توں با توں کی نقصان پہنچایا ہے تو ظالم سے معافی مانگو اکر اور مظلوم سے معافی دلو کر صلح لڑائی اور گالی گلوچ ہوئی ہے تو ظالم سے معافی مانگو اکر اور مظلوم سے معافی دلو کر صلح کر دیں۔ غرض کہ جو جنگ کی وجہ ہے اسے دور کر دیں۔ تا کہ صلح قائم رہے یہ نہیں کہ مواد تو چھوڑے میں بھرا ہے اور اور پر سے مرہم لگا دیا جائے۔

**اَيُّ لَيْسَ سَرْكَار اَيْدِ قَرْار صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ** نے ارشاد فرمایا کہ اپنے بھائی کی مدد

کرو خواہ خالم ہو یا مظلوم، مظلوم کی مدد تو یہ ہے کہ اسے خالم کے چنگل سے بچا لو اور خالم کی مدد یہ ہے کہ اسے قلم سے روک دو۔ غرض کو جیسی چنگ دیں۔

فاطمہ مخدومیہ نے چوری کر لی لوگوں نے چاہا کہ معافی ہو جائے۔ مگر سرکار نے من فرمایا وہ معااف نہ فرمایا۔ ہاتھ کٹو اک پھر اس کے لئے دعا فرمائی حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ خلافت میں کچھ لوگوں نے زکوٰۃ سے انکار کیا تو ان سے ویسے ہی صلح شرکت بکھر کر کی کے اور تو پہ کرا کر پھر صلح فرمائی۔ غرض کہ دینی مجرم، قومی مجرم، قانونی مجرم، شخصی مجرم، ان میں سے ہر ایک کی صلح کے طبیعہ و طبیعہ طریقے ہیں۔ اور اس آیت کا یہ لفظ کہ فَاضْلُهُوا بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ ان سب صورتوں میں شامل ہے۔

**حکایت:** ایک رفعہ ہارون رشید بادشاہ اپنے دربار میں بیٹھا تھا تمام وزراء، امراء حاضر تھے کہ شہزادہ مامون رشید روتا ہوا آیا کہ مجھے فلاں سپاہی کے لڑکے نے ماں کی گالی دی ہے۔ بادشاہ نے دربار یوں سے پوچھا کہ ایسے شخص کی کیا سزا ہوئی چاہے جو شہزادہ کی ماں کو گالی دے دربار یوں نے خوشامد کے طور پر مختلف سزا میں جھویز کیں۔ کوئی بولا کہ اسے قتل کرایا جائے کسی نے کہا اس کی زبان کاٹ لی جائے کوئی بولا اسے شہر سے نکال دیا جائے۔ غرض کہ جتنے من اتنی باتیں۔

سلطان نے شہزادے سے مخاطب ہو کر فرمایا۔ کہ اسے فرزند! یہ رفیصلہ یہ ہے کہ اگر تو بہادر ہے تو معاف کر دے۔ تاکہ رب تعالیٰ تجھ پر رحم کر سے اور وہ تیرا مجرم ہے تو تو بھی رب تعالیٰ کا مجرم ہے۔ تو اپنے مجرم کو بخش دے رہے رب تعالیٰ تجھے بخشے گا اور اگر بزدل ہے تو تو بھی بدله میں اسے گالی دے۔ لیکن خیال رکھنا کہ اگر اس نے ایک گالی دی ہو تو تم بھی ایک سے زیادہ گالی نہ دینا۔ ورنہ ابھی تو مدی ہے اور وہ ملزم، اور پھر وہ مدی ہو گا اور تو ملزم اور یہ نہ خیال کرنا کہ تو بادشاہ زادہ ہے اور وہ سپاہی زادہ نہ معلوم قیامت میں تو بہتر ہو کہ وہ شہزادہ یہ بات سن کر وہ پڑا اور بولا کہ میں نے اسے معاف کیا۔

سلامتوں

روح الہیان میں

فرمایا کہ میں حسہ

ہو۔ وہ یہ ہے کہ

نبی صلی اللہ

اڑائی ہو گئی ہے تو

صلح کرنے تکریر

بخاری شریف اور

حضرت امام

کے ذریعہ مسلمانوں

تمام نیکوں کے

پلکہ سارے ملک

لئے اس کا درجہ

آج مسلمانوں

او کرتے ہیں،

نبی صلی اللہ

بھرا رکھے۔ اسے

بیوی جو ایک

پھر پھرے پھرے

وائس

اگر صلح کرائے

مسلمانوں میں صلح کرنا ایسی نیکی ہے کہ جس کے مقابل کوئی اور نیکی نہیں تفسیر  
اُج ابیان میں اسی جگہ فرمایا ہے کہ نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے ایک بار ارشاد  
زیماں کے میں تمہیں ایک ایسی نیکی بتاؤں جو حج، زکوٰۃ وغیرہ تمام نیکیوں سے بڑھ کر  
ہے۔ یہ ہے کہ میری امت میں صلح کراؤ۔

نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جب سنتے کہ فلاں محلہ یا فلاں جگہ مسلمانوں میں  
زائی ہو گئی ہے تو خود وہاں تشریف لے جا کر صلح کرتے۔ ایک دفعہ ایسا بھی ہوا کہ آپ  
صلح کرنے تشریف لے گئے۔ اور نماز جماعت میں دیر سے واپسی ہوئی۔ یہ پورا واقعہ  
بخاری شریف اور نسائی میں صراحتہ نہ کوئی ہے۔

حضرت امام حسن کو گود میں لے کر ایک بار فرمایا کہ میرا یہ بیٹا سید ہے۔ اور اللہ تعالیٰ اس  
کے ذریعہ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔

تمام نیکوں کا فائدہ خود نیکی کرنے والے کو ملتا ہے۔ مگر صلح کرنے کا فائدہ ساری قوم  
بلکہ سارے ملک کو پہنچتا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ اور وہ کوئی چیز پہنچانا بہت ہی اعلیٰ چیز ہے۔ اس  
لئے اس کا درجہ دیگر نیکیوں سے اعلیٰ ہے۔

آج مسلمانوں میں لڑنے والے بہت ہیں۔ مگر ملانے والے تھوڑے جہاں ہم سنتیں  
لوا کرتے ہیں وہاں صلح کرنے کی بھی سخت پر عمل کریں۔ رب تعالیٰ توفیق دے۔

نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے تین شخصوں کے لئے دعا فرمائی کہ اللہ تعالیٰ انھیں ہر ایک  
بھرائی کے ایک وہ عالم جو میرے احکام میری امت تک پہنچا دے۔ دوسرے وہ خاوند  
یعنی جو ایک دوسرے کو نماز کے لئے اخھائیں۔ تیسرا وہ مسلمان جو میری امت کے  
بھڑے بھڑے ہوؤں کو ملادے۔ غرض کہ مسلمانوں میں صلح کراؤ۔ بہت ہی ثواب ہے۔  
وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنْ مِنْ يَا تَوَسِّعَ مِنْ حَلَبَةَ وَالوَلَوْنَ سے

الصلح کرنے والوں سے خطاب ہو تو یہ مطلب ہے کہ:

اے حاکمو! اے عالمو، اے جیرو، اے استادو! تم یہ خیال نہ کر لینا کہ وہ لڑتے ہیں  
تو لڑنے دہمیں کیا؟

نہیں بلکہ خدا کا خوف کرتا اور ضرور صلح کر دینا۔ اگر تم نے قدرت کے باوجود مسلمانوں  
میں صلح نہ کرائی تو قیامت میں تمہاری پکڑ ہو گی۔

چیزے نماز، روزہ فرض ہے ایسے ہی صلح کرانا فرض ہے۔ سارے فرائض ادا کرو جو  
نجات ہو گی۔ اور یا یہ مطلب ہے کہ صلح کرنے میں اللہ سے خوف کرنا ایسی صلح نہ کرنا کہ  
جس میں کسی پر ظلم ہو جائے درنہ قیامت میں پکڑے جاؤ گے۔

اور اگر لڑنے بھگڑنے والوں سے خطاب ہو تو مطلب یہ ہو گا کہ اے لڑنے والو! اگر  
تمہارا مقابل تم سے صلح کرنا چاہے یا کوئی صلح کرانا چاہے تو اللہ تعالیٰ سے خوف کرنا اور بلا جہ  
صلح سے انکار نہ کر دینا۔ کیوں کہ کیسہ رکھنے والے کی دعائیں قبول نہیں ہوتیں اور نمازیں  
درست نہیں ہوتیں دل میں صفائی نہیں پیدا ہوتی۔ اور اگر تم چاہتے ہو کہ تمہارے سینہ میں  
مدینہ کی طرف سے سیکنڈ اترے تو اسے کیسہ سے پاک رکھنا۔

لَعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ بِهَا لَعْلَ يَا تُوتَا کہ کے معنی میں ہے یا شاید کے معنی میں یعنی صلح  
صفائی دنیاوی لائق سے نہ کرو۔ بلکہ اس لئے کہ تم پر رب تعالیٰ رحم فرمائے یا کسی عمل کی  
متبویت کا یقین نہیں ہر عمل میں امید رکھو کہ شاید قبول ہو جائے۔

وَمَاعِلِيْنَا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆

☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الرَّحْمَنُ، عَلَمُ الْقُرْآنَ، خَلَقَ الْإِنْسَانَ، عَلَمَةُ الْبَيَانِ،

ترجمہ الرحمن نے جیب کو قرآن سکھایا۔ انسان کو پیدا کیا اسے بیان سکھایا۔

یہ آیت کریمہ حمد الہی اور نعمت مصطفیٰ کی جامع آیت ہے اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں اپنا کمال اپنے جیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعہ سے ظاہر فرمایا ہے۔ کہ ہم ایسے کمال قدرت والے ہیں کہ اپنے محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو ہم نے قرآن سکھایا۔

اس آیت کی تفسیر سے پہلے ایک بات بطور مقدمہ یاد رکھنی چاہیے وہ یہ ہے کہ اللہ جل جلالہ نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نعمت میں مختلف آیات نازل فرمائی۔ بعض آیات میں حضور علیہ السلام کے قلب مبارک کی تعریف فرمائی بعض میں آپ کے سیدنا مبارک کی تعریف فرمائی۔ بعض میں آپ کی آنکھ کی بعض میں کان شریف کی۔ بعض میں آپ کے ہاتھ مبارک اور بعض میں آپ کے پاؤں شریف کے کمالات بیان فرمائے۔

ای طرح بعض آیات میں آپ کے اخلاق کی مدح، بعض میں آپ کے علم شریف کی عزالت، بعض میں آپ کی عمر شریف اور زمانہ پاک کا ذکر بعض میں آپ کے مکان کے آداب، بعض میں آپ کی مجلس پاک کے فضائل بیان فرمائے پھر ہر آیات میں وہ کمال ہے کہ ایک آیت کی تفسیر سارے عالم سے بھی نہیں ہو سکتی۔ چنانچہ قلب مبارک کی تعریف میں فرماتا ہے:

مَلَكُذَبُ الْفُؤَادِ مَازِيٌّ۔ (ترجمہ) دل نے جو کچھ دیکھا تھیک بیان کیا۔

بِرَبِّ الْفَلَقِ مَجِيدٌ مَّا تَرَىٰ۔

آلم نَسْرَخُ لَكَ هَذِهِ لَكَ۔ (ترجمہ) کیا ہم نے آپ کا سیدنا کھول دیا۔

اکہ شریف کی یوں نعمت فرمائی ہے:

مَازَاغُ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى۔ (ترجمہ) آنکے نے کوئی کوتاہی اور بکھر دی نہیں کی ہے  
ہاتھ شریف کے فضائل اس طرح بیان فرماتا ہے:  
وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلِكَنَ اللَّهُ رَمَى۔ (ترجمہ) جب تم نے لکھ پھیکے تو تم نے  
پھیکے اللہ نے پھیکے۔

إِنَّ الَّذِينَ يُبَاتِبُونَكَ إِنَّمَا يُبَاتِبُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ۔ (ترجمہ) اُن  
لوگ آپ کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہیں۔ وہ اللہ سے بیعت کرتے ہیں۔ اللہ کا ہاتھ ان کے  
ہاتھوں پر ہے۔

وَمَا يَنْطَلِقُ عَنِ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى۔ (ترجمہ) وہ محبوب خواہش  
سے بولتے ہی نہیں۔ ان کا کلام وحی الہی ہے۔ یعنی ان کی زبان پاک پر کلام الہی جاری ہے  
ہے یا ان کی زبان پر خدا تعالیٰ بولا ہے۔

لَفْتَةً أَوْ لَفْتَةً اللَّهُ بُودَ ☆ گُرچہ از حلقوم عبد اللہ بُودَ  
چوں روایا شد ان سالِ اللہ از درخت

کے روایہ بود کہ گوید نیک بخت

اخلاق کریماں کی یوں صفت فرماتا ہے:

إِنَّكَ لَغَلِي خُلُقٌ عَظِيمٌ۔ (ترجمہ) اے محبوب تم یقیناً بڑے اخلاق پر ہو۔ وہ رب  
تعالیٰ جو ساری دنیا کو قلیل فرماتا ہے۔ وہ حضور علیہ السلام کے اخلاق کو عظیم فرماتا ہے۔  
معلوم ہوا کہ اخلاق مصطلی اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوئی نہیں سے زیادہ وسیع ہے۔  
حضرت کی عمر شریف اور زمانہ مبارک کی تعریف اس طرح فرماتا ہے:

لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سُكُرٍ تَهْمَمْ يَعْقُلُوْنَ۔ (ترجمہ) تمہارے زمانہ کی قسم یہ لوگ اپنے  
نشہ میں حیران ہیں۔

وَالْقُصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي حُسْرٍ تَهْمَمْ زَمَانَهُ كِتْمٌ اِنْسَانٌ خَسَارَهُ میں ہے۔

حضور کے شہر کی  
لا اقسام بہت  
تم اس شہر میں  
دوسری جگہ فرم  
والذین  
(ترجمہ)

حضور علیہ السلام  
الرَّحْمَنُ  
اس آیت  
کی کا حقہ تفسیر  
الرَّحْمَنُ  
کو علم سکھانا، اگر  
محبت نہ ہو کسی  
عالموں

یہاں فرمایا گی  
کرم کی بنا پر  
رحمٰن، رحمٰت  
اگر آ  
مزدوری۔  
ان کے بغی  
اس رہ

حضور کے شہر کی یوں شان بتا رہا ہے۔

لَا تَقِيمْ بِهَذَا الْبَلْدَ وَأَنْتَ جَلٌّ بِهَذَا الْبَلْدَ۔ (ترجمہ) میں اس شہر کی حکم فرماتا ہوں کہ  
نہ اس شہر میں روتی افراد ہوں۔

دوسرا جگہ فرماتا ہے:

وَالْتَّيْنِ وَالرَّئِيْتُوْنِ وَطُورِسِيْنِيْنِ وَهَذَا الْبَلْدُ الْأَمِيْنِ۔

(ترجمہ) حکم ہے ان جگہ اور زیتون کی اور اس المانت والے شہر کی۔

حضور علیہ السلام کے علم کی عظمت بہت سی آیتوں میں بیان فرمائی۔ جن میں سے ایک آیت یہ ہے  
الرَّحْمَنُ۔ عَلْمُ الْقُرْآنَ۔ (ترجمہ) رحمن نے اپنے پیارے کو قرآن سکھایا۔

اس آیت میں ہر لفظ کوئی ایسی دسختی رکھتا ہے کہ اس کی تفسیر سے زبان عاجز ہے۔ اس  
کی کماحت تفسیر کے لیے دفتر بھی کافی نہیں۔

الرَّحْمَنُ۔ اس جگہ اللہ تعالیٰ نے اپنا دوسرا نام بیان نہ فرمایا بلکہ رحمن فرمایا۔ کیوں کہ کسی  
کو علم سکھانا، اگر محبت اور شفقت کی وجہ سے ہو تو بہت کامل طور پر ہوتا ہے اور اگر شاگرد سے  
محبت نہ ہو کسی اور وجہ سے تعلیم دی جائے تو اتنی کامل نہیں ہوتی۔

عالموں کے لاکن بینے علی الاعوام دوسرے شاگردوں سے زیادہ فاضل ہوتے ہیں۔  
یہاں فرمایا گیا کہ رحمن نے اپنے اس پیارے کو علم قرآن سکھایا، کیوں؟ رحمت اور محبت اور  
کرم کی بنا پر، لہذا کامل سکھایا۔ یہ دعویٰ مع دلیل ہے۔

رحمن، رحمت سے بنا۔ رحمت کے معنی رب تعالیٰ کے لیے ہیں۔ بغیر اتحاق کرم فرماتا۔  
اگر آپ مزدور کو مزدوری پوری دیں تو یہ عدل ہے۔ رحمت نہیں اور اگر  
مزدوری سے کچھ زیادہ انعام بھی دیں تو یہ رحمت ہے۔ چونکہ رب تعالیٰ بندوں پر  
ان کے بغیر حق کرم فرماتا ہے لہذا وہ رحمن ہے۔

اس رحمت کی تین صورتیں ہیں۔ عمل بحرب کو بغیر حق کے بخش دینا، عمل کو اس کے بلا

اتھا حق غھیتیں دینا، ھا قص عمل دالے کو اس کے حق سے زیادہ عطا فرماتا۔ یہ تینوں معنی اللہ  
لیے نہایت بھی درست ہیں ہم جیسے کروڑوں گھنگاروں کو اپنی رحمت سے بخشنے گا۔  
ما گنہ گاریم تو بخشش کنی

### نفرہ انسی غفوری زنی

انشاء اللہ ان تینوں معنی کا ظہور قیامت میں خصوصی کی امت کے لیے ہو گا۔ رحمت سے  
رحم بھی بنا ہے۔ اور لفظ رحمان بھی مگر رحم کے مقابلہ میں رحم میں زیادہ گنجائش ہے رحم  
دنیا میں سب کو رزق دینے والا، رحم آنحضرت میں خاص مومتوں کو بخشنے والا یا رحم دنیا میں  
سب کو دھوپ ہوا، روزی اور روشی وغیرہ دینے والا، رحم دنیا میں خاص بندوں کو ایمان، علم،  
والایت اور نبوت وغیرہ عطا فرمانے والا، رحم ہمیشہ کرم فرمانے والا کہ ماں پاپ اور دیگر  
مہربانوں کی طرح مہربانیاں خاص و فتوں میں۔ مگر ماں کی مہربانی ماں کے پیٹ میں، رذم کی  
میں مرتے وقت قبر میں، حشر میں، رحم خاص اوقات میں خاص مہربانیاں فرمانے والا، کہ  
جذب، قلب، رقت، توجہ الی اللہ، گریہ و زاری بھی بندوں کو بھی عطا فرماتا ہے۔  
رحم ہر جگہ کرم فرمانے والا، ماں کے پیٹ میں ناف کے ذریعہ رزق دے  
پیدا فرمائے کہ ماں کے پستان سے دودھ بخشنے، جب بڑے ہوں تو ہماری حالت  
کے لائق روزی عطا فرمائے۔

رحم خاص جگہ خاص کرم کرنے والا کہ محظوظہ میں ایک نیک کاٹاوب ایک لاکھ  
مدینہ پاک میں ایک کاٹاوب پچاک ہزار، غرضیکہ جیسی بجگوں سی اس کی عطا۔  
علم: یہ خصوصی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خصوصی نعمت شریف ہے آدم علیہ السلام کے متعلق  
ارشاد ہوا وَ عَلَمَ آدَمَ الْأَشْفَاءَ كَلَهَا۔ آدم علیہ السلام کو سارے نام سکھائے۔ حضرت  
داود علیہ السلام کے بارے میں فرمایا: وَ عَلِمْنَاهُ صَنْفَةَ لَبُوُسٍ لَكُمْ۔ ہم نے ان کو زرہ  
ہنانے کا علم سکھایا۔ حضرت خنز علیہ السلام کے متعلق ارشاد ہوا وَ عَلِمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا

بہم لے اجھیں  
کمر ہمارے  
الرخ  
رزق ہے۔  
ہمارے حضور  
خیال ر  
اعلام یا ایسا ہ  
ضروری نہیں  
سائل بتا جا ہ  
بن جاتے ہیں  
اسی لیے ر  
فلما جاتے انس  
آدم علیہ السلام  
اسی طرز  
فرمایا۔ یعنی اتم  
کے وقت بہت  
قرآن سکھا دیا  
تحا وہ قرآن  
بیز جب  
یہ نہ کسی اور  
تو فقط پیغام لا

من انجیں اپنے پاس سے علم سکھایا۔

مگر ہمارے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی شان والا میں ارشاد ہوا۔

الرَّحْمَنُ - عَلَمُ الْقُرْآنَ - رحمن نے قرآن سکھایا۔ جوان کی شانوں میں  
نُر ہے۔ وہ ہی ان کی تعلیم میں فرق ہے۔ کہ قرآن جو تمام علوم کا جامع ہے وہ  
ہمارے حضور کی تعلیم کے لیے منتخب ہوا۔

خیال رہے کہ ایک ہے علم بتانا، اور ایک ہے علم سکھانا یا پڑھانا، بتانے کو  
اعلام یا انباء کہتے ہیں۔ سکھانے کو تعلیم کہا جاتا ہے۔ اعلام میں شاگرد کا سیکھ جانا  
ضروری نہیں۔ مگر تعلیم میں سیکھ جانا ضروری ہے۔ جلد میں واعظ بہت سے  
مسائل بتا جاتا ہے مگر منے والے عالم نہیں بن جاتے۔ مگر مدرس میں شاگرد عالم  
بن جاتے ہیں کہ وہاں اعلام ہے اور یہاں تعلیم۔

اسی لیے رب تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کے لیے عالم فرمایا۔ اور فرشتوں کے لیے فرمایا:  
فَلَمَّا جَاءَ آنِيَةَ هُمْ جِسْ سے معلوم ہوا کہ آدم علیہ السلام کو یہ علم آبھی چیزیں۔ مگر فرشتوں کو  
آدم علیہ السلام نے ہتاتو دیا لیکن انھیں آیا نہیں۔ کیوں کہ وہاں تعلیم تھی اور یہاں اعلام۔

اسی طرح یہاں رب تعالیٰ نے اپنے صیبِ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لیے عالم  
فرمایا۔ یعنی انھیں قرآن ایسا سکھا دیا۔ اور یہ سورت کی ہے اس سورت کے نزول  
کے وقت بہت سے قرآن کا نزول پاتی تھا۔ لیکن فرمایا گیا کہ ہم نے پہلے ہی سارا  
قرآن سکھا دیا۔ جس سے معلوم ہوا کہ حضور علیہ السلام کا عالم نزول قرآن پر موقوف نہ  
تھا۔ وہ قرآن تھے ہوئے ہی پیدا ہوئے۔

نیز جب فرمایا کہ رحمن نے انھیں سکھایا۔ تو معلوم ہوا کہ وہ جبرائیل کے شاگرد  
ہیں نہ کسی اور مخلوق کے بلکہ وہ خاص شاگرد رشید حق تعالیٰ کے ہیں۔ حضرت جبرائیل  
آن فقط پیغام لانے والے ہیں۔

یہ بھی پڑھ لگا کہ ان کا سا علم دنیا میں کسی کو حاصل نہیں ہوا کہ سب لوگ تو انسان سے پڑھ کر عالم بنتے ہیں مگر وہ رحمٰن سے سیکھ کر عالم بنے جو استادوں میں فرق ہے، وہ ہی سیکھنے والوں اور ان کے علموں میں فرق ہے اب جو کوئی ان کے علموں میں کسی نکالے وہ حقیقت میں یا تو اس آیت کا منکر ہے یا رب تعالیٰ کے علم کو ناقص مانتا ہے۔ جب رب تعالیٰ کامل ہے۔ اور کامل فرماتا ہے کہ ہم نے انھیں قرآن سکھایا۔ تو تم ناقص کہنے والے کون؟

**لطفیفہ:** ہم نے چکوال ضلع جہلم میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے متعلق تقریر کی۔ تو ایک دہلی نے مکان پر آ کر ہم سے سوال کیا کہ رب تعالیٰ فرماتا ہے۔ کہ عثابہ آیات کو خدا تعالیٰ کے سو اکوئی نہیں جانتا: وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَةً إِلَّا اللَّهُ. مَا اور اُلاؤ معلوم ہوا کہ عثابہات کو خدا تعالیٰ کے سو اکوئی نہیں جانتا، ت رسول اور نہ کوئی دوسرا۔

ہم نے جواب دیا کہ رب تعالیٰ نے فرمایا: الرَّحْمَنُ. عَلَمَ الْقُرْآنَ۔ رحمٰن نے اپنے جیب کو قرآن سکھایا۔ بتاؤ۔ آدھا قرآن سکھایا، یا سارا، وہ بولا سارا ہم نے کہا کہ سارے قرآن میں عثابہ آیات بھی آگئیں۔ کیوں کہ وہ بھی قرآن ہیں۔ تمہاری پیش کردہ آیت میں علم کا ذکر ہے۔ اور اس آیت میں تعلیم۔ یعنی ہم ہی عثابہات کو جانتے ہیں۔ اور ہم نے جیب کو سارا قرآن سکھایا۔ اس پر وہ خاموش ہو گیا۔

**الْقُرْآن:** قرآن قرن سے بنا۔ جس کے معنی ہیں۔ ملنا، قرآن کے معنی ہوئے علوم کا مجموعہ لوح محفوظ کے علوم کا مجموعہ، رب لوح محفوظ کے بارے میں فرماتا ہے۔ وَمَا مِنْ غَائِبٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ۔ (ترجمہ) زمین و آسمان کی ہر غائب چیز اس روشن کتاب میں ہے۔

اور قرآن شریف کے بارے میں فرماتا ہے: وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ يَا قرآن اس کتاب لوح محفوظ کی تفصیل ہے۔ اس میں شک نہیں۔

اور قرآن شریف کے ہارے میں فرماتا ہے۔ الرَّحْمَنُ عَلَمُ الْقُرْآنِ۔ یعنی سارا قرآن حضور مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے علم میں ہے۔ تو خلاصہ یہ ہوا کہ ہر غیب و حاضر و حاضر لوح محفوظ میں ہے اور سارا لوح محفوظ قرآن شریف میں اور سارا قرآن شریف نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے علم میں ہے لہذا ہر غائب و حاضر اس محبوب علیہ السلام کے علم میں ہے۔

اور اگر قرآن کے معنی ہوں سارے انبیاء کے کلام کا مجموعہ تو معنی یہ ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب علیہ السلام کو وہ کتاب مکمل سکھائی جو سارے انبیاء کرام کے علوم کا مجموعہ ہے تو جیسے روح میں آنکھیں، ناک، کان، زبان اور ہاتھ پاؤں کے سارے علوم جمع ہیں۔ اسی طرح حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم روح ہیں۔ اور سارے پیغمبران کرام اعشا کہ ان کے سارے علوم حضور علیہ السلام میں جمع ہیں بلکہ ان سے ہی سب کو حلوم ملتے۔ اعلیٰ حضرت رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے علم شریف کے متعلق نہایت عجیب و غریب نکتہ بیان فرمایا کہ علم کے ناقص رہنے کی چند وجہ ہوتی ہیں۔

(۱) استاد ناقص ہو (۲) استاد تو کامل ہو مگر شاگرد پر مہربان نہ ہو (۳) کتاب ناقص ہو (۴) شاگرد ناقص ہو کہ کامل استاد سے کامل کتاب پڑھی مگر خود نا سمجھ تھا۔ حاصل نہ کر سکا۔ جب یہ چاروں وجہے جی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم میں مفقود۔ کہ حُنْ، پڑھانے والا جو ان پر کامل مہربان ہے۔ اور قرآن شریف کامل کتاب اور پڑھنے والے کامل انسان کہ ان جیسا کامل خدا کی خدائی میں نہیں۔ تو بھر علم بھی کامل ہی عطا ہوا ان چاروں یاتوں کو اس آیت کریمہ میں بیان فرمایا:

خَلَقَ الْإِنْسَانَ وَعَلَمَهُ الْبَيَانَ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی دو قدرتیں بیان

فرمائیں:

(۱) ایک انسان کی پیدائش (۲) دوسرے اسے علم سکھانا۔

اس آیت میں انسان اور بیان میں تین احتمال ہیں:

ایک یہ کہ انسان سے مراد عام انسان ہو۔ اور بیان سے مراد تمام اسماہ کا علم، دوسرے یہ کہ انسان سے مراد آدم علیہ السلام ہوں۔ اور بیان سے مراد تمام اسماہ کا علم۔ تیسرا یہ کہ انسان سے مراد حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہوں۔ اور بیان سے مراد تلکان و مائیکن۔ کا علم ہو۔ یہی تین تفسیریں روح البیان اور تفسیر صادی وغیرہ تفاسیر میں مذکور ہیں۔

چہلی تفسیر کی بنا پر اس آیت کا مفہاومہ یہ ہو گا کہ چار عنصر میں خاک عاجز اور کمزور تخلوق ہے کہ اس پر گندگی وغیرہ رہتی ہے سب سے پنجی ہے اس میں سکون ہے، اخظراب نہیں، اس پر گناہ وغیرہ ہوتے ہیں، تو چاہئے تو یہ تھا کہ اس ادنیٰ چیز سے اونٹی تخلوق پیدا ہو گی۔ مگر ہماری قدرت تو دیکھوایں اونٹی تخلوق سے اشرف الخلائق، حضرت انسان کو پیدا کیا۔ اس پر مکہ مکر مہ اور مدینہ طیبہ پسایا۔ اسی سے اپنے پیارے جبیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو پیدا کیا۔ اسی میں ان کی قیام گاؤ بنا یا۔ جس سے اس کا درجہ عرش سے پڑھ گیا۔

**لطیفہ:** صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ عجز و نیازی بڑی اعلیٰ نعمت ہے مولانا فرماتے ہیں۔

عجز کا کو انبیاء و اولیاء است

عاجزی محبوب درگاہ خدا است

دیکھو آگ و پانی میں تکبر ہے۔ اور خاک میں عجز مگر باخ، کھیت، اور سونے چاندی کی کائیں خاک میں ہیں۔ آگ میں نہیں، بلکہ اگر آگ آگے ہوئے کھیت میں پہنچ جائے تو برباد کر دے۔

ایسے ہی اگر تکبر کی آگ عبادت کی کھیت میں پہنچ تو راکھ بنا دے۔ جیسا کہ شیطان کا حال ہوا۔ شیخ سعدی فرماتے ہیں۔

اے ہر اور چو عاقبت خاک است

خاک شو پیش از آنکہ خاک شوی

پھر جانور کے پچھے بھدار پیدا ہوتے ہیں کہ پیدا ہوتے ہی کھانے، پینے، چلنے لگتے ہیں۔ مگر انسان کا پچھنا بھجھ پیدا ہوتا ہے کہ کھانا، پینا، چلا، پھرنا پچھنیں چاہتا کہ رب تعالیٰ کی شان ہے کہ یہ نا بھجھ تو فرشتوں سے بڑھ جاتا ہے اور وہ اونی ارہتا ہے۔

مرنگ از بیضہ برآید ہمال روزی طلبہ

آدمی زادہ تدار و خرو و عقل و تمیز

اور انسان کی زبان، گائے، بھیش، باتھی کی زبان سے چھوٹی اور بکی ہے۔ مگر اس کی زبان میں یہ تاثیر ہے کہ اپنے دل کی بات کہہ سکتی ہے۔ رب تعالیٰ کا ذکر قرآن کی تلاوت کر سکتی ہے اور جانوروں کی زبان اس سے عاجز ہے۔

صوفیا نے کرام فرماتے ہیں کہ اے انسان! تجھے دوسرے جانوروں پر بزرگی بیان کی وجہ سے دی گئی۔ تیرانام بھی حیوان ناطق رکھا گیا۔ یعنی تو بولنے کی وجہ سے دوسرے جانوروں سے افضل ہے۔ اب ایسی بولی بول کہ جس سے تو رب تعالیٰ کا پیارا بن جائے۔ ایسی بولی نہ بول کہ جس سے تو جانوروں سے بدتر ہو جائے، تلاوت قرآن، نعمت پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اور حمد اللہ جائز باقیں ہیں۔ یہ تیری زبان کا زیور ہیں۔ زبان اگر سیدھی چلے تو زبان ہے۔ اگر نیزھی چلے تو زبون یعنی بری ہے اور اگر زیادہ چلے تو زیان یعنی سر اسر نقصان ہے۔

آدمی را زبان فصح کند

جوز بے مغز را سکساری

اس آیت میں جس بیان کا احسان جتایا گیا ہے۔ وہ وہی بیان ہے جو انسان کو جہاں تک پہنچانے کا ذریعہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے تمام کاموں کے لیے دودو عضو دیے۔

چلنے کو دو پاؤں، چھوٹے کو دو ہاتھ، دیکھنے کو دو آنکھیں، سنتے کو دو کان، مگر بولنے کو ایک زبان، دو ہاتھیں کے پھانک میں بند اور تیس دانتوں کے سپاہیوں میں گھری ہوئی۔ یعنی زبان کو پاندھر کھو کر زبان سے ہی آدمی بنتا ہے اور اسی سے کافر ہو جاتا ہے۔ زبان ہی عزتِ داوتی ہے۔ زبان ہی جوتے کھلوادیتی ہے۔

دوسری تفسیر کی بنابر آیت کا نشانہ یہ ہو گا کہ ہم قدرت والے ہیں جس نے مادی عالم سے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا۔ اور سارے نوریوں کا انجیں خلیفہ بنایا۔ اور پیدا فرماتے ہی انجیں تمام ناموں کا علم دیا۔ اور وہ فرشتے اور ابلیس جو لاکھوں برس سے تھے۔ ان کا اس نئی مخلوق کو استاذ بنایا۔

اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام پر ایسا فضل کیا۔ کہ انھیں خود اپنے دست قدرت سے پیدا فرمایا۔ اور بذات خود بغیر کسی وسیلہ کے علم سکھایا۔ اور اس آیت سے معلوم ہوا کہ جب آدم علیہ السلام کو اتنا کامل علم دیا گیا۔ تو حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم باعث تخلیق آدم و آدمیان عالم و عالمان ہیں۔ ان کے علم کا کیا شمار ہے۔ انھیں فقط ناموں کا علم دیا۔ اور بیان نام اور نام والے سب حضور کو دکھاویئے۔

تیسرا تفسیر سے آیت کا نشانہ یہ ہو گا کہ اس رب تعالیٰ نے انسانیت کی جان محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو پیدا فرمایا۔ اور انھیں مَالَكَانَ وَمَا يَكُونُ كَمَا كَانَ كَمَا كَانَ عِلْمٌ بِخَلْقِهِ۔

بیان کے دو معنی ہیں۔ ایک چھپی چیز کو کھولنا، دوسرے الگ الگ کرنا، نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے دونوں معنی میں بیان عطا فرمایا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے رب تعالیٰ کی ذات، اس کے صفات، جنت، دوزخ، عرش، لوح و قلم، جو عالم غیب کے اسرار تھے ظاہر فرمادیئے۔ اگر یہ ذات گرامی درمیان میں نہ ہوتی تو خالق و مخلوق میں تعلق ہی نہ قائم ہوتا، اور رب تعالیٰ کے یہ اسرار بھی فاش نہ ہوتے۔ نہ قرآن شریف ہم کو ملتا، نہ لوح محفوظ کے علوم کا پتہ کسی کو لگتا۔

بیزحضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہی کے طفیل حق و باطل، کفر و اسلام نور و نہت، حلال و حرام، سعید و شری و دوزخی الگ الگ ہوئے۔ پہلے حدیق اور زندیق بہاس معلوم ہوتے تھے۔ پتہ نہ لگتا تھا کہ کس کے سینہ میں رب تعالیٰ نے کیا تم رہات رکھا ہے۔ حضور علیہ السلام کے ذریعہ یہ سب علیحدہ ہوئے۔ جیسا کہ حضور علیہ السلام نے ان کو الگ کیا۔ اسی طرح عربی، عجمی، روی، جبشی، شرقی، غربی، سیاہ و سفید کو سلان بنا کر الگ کر دیا: **هُوَ شَمَّا كُمُّ الْمُسْلِمِينَ**.

**نبوت ضروری:** اس آیت کے کچھ بعد فرمایا جا رہا ہے: **خَلْقُ الْأَنْسَانَ مِنْ ضَلَّالٍ كَالْفَخَارِ**.

اللہ تعالیٰ نے انسان کو خلک منی سے پیدا کیا ہے۔ جس سے پتہ لگا کہ انسان کی پیدائش خلک منی سے ہے۔ لہذا لازم ہے کہ انسان میں خلک منی کے خواص پائے جاویں۔ کیوں کہ اصل کے خواص فرع میں ہونے چاہیے۔ منی میں ایک خاص دین ہے کہ بغیر پانی کی تری کے کوئی بزرہ وغیرہ نہیں اگاسکتی۔ پانی کی محتاج ہے اسی طرح ہم سب ایمان، تقویٰ میں زگاہ پاک مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے حاجت مند ہیں۔ جو کوئی اپنے کو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے بے پرواو جانے وہ اپنی فطرت کو بھول گیا۔ جب تیرنی پیدائش منی سے ہے۔ اور منی پانی کی محتاج ہے۔ لہذا تو بھی کسی زگاہ کا محتاج ہے۔ پھر منی کو بادل کی ضرورت ہے۔ خواہ بالا واسطہ یا تالاب، دریا، کنویں وغیرہ کے واسطے سے۔ اسی طرح نبوت کا پانی خواہ واسطہ سے ملے یا اولیاء اللہ وعلماء کرام کے واسطے سے ملے۔ پھر منی پانی کی اس وقت تک محتاج رہتی ہے کہ جب تک کہ بھتی کث نہ جائے۔ اسی طرح ہم فقط مومن اور نمازی بن کر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے بے پرواہ نہیں ہو گئے۔ بلکہ مرتب وقت بلکہ قبر تک بلکہ حشر تک ان کے حاجت مند ہیں کہ انھیں کو خداوند نے اسی کی شفاعت سے جنت نصیب ہو۔

ووسر اخاء سے کہا یہ ہے کہ بذات یہی خود یہی گرفتی ہے۔ اور کوئی اور کو پہنچ کر  
اوپر جاتی ہے گویا اگر نہ اس کی اپنی خاصیت اور اخلاق و وسرے کی طاقت اسی طرح  
ہم سب دنیا کے گز ہے میں گز ہے۔ خود رست ہمی کہ کوئی اخلاقے والا اس پہنچ  
سے نکال کر بندھ دی پر ہمچلے۔ وہ اخلاقے والے وہ ہی ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کی  
صیہ طریقی ہیں۔ رہی میں ہوتا یہ ہے کہ اس کا ایک حصہ مالک کے ہاتھہ دوسری  
حصہ یہیے والوں کے ہاتھ میں، مگر وہ رہی اسی مصیہ طریقہ کہ تمام عالم اگر اس کے  
قدم سے پست جائیں مگر وہ نہ میں نہیں، کچھ نہیں والا رب قوی، رہی صیہ طریقہ رسول اللہ  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہاں ہماری گرفت قوی چاہئے۔

اس آیت میں جو فرمایا تھا خلق الانسان، علماۃ الیقان، اسی طلاق سے فرمایا گیا۔  
کہ اے پیچے گرے ہو بے لوگوں اللہ نے ہمیں اخلاقے کے لیے اس مجھ پ کو بھیجا گیا ہو تو ہم  
اپنی طاقت سے کرتے ہیں اور نیکی و وسرے کی طاقت سے۔

وَمَلَعِلَنَا إِلَّا الْدَّلَاعُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆

☆☆☆

ان میں:  
اول نمبر سابق  
امت کے گنہوں  
غَلَيْسَنَا، اور  
الصَّالِحِينَ  
ہیں اور نیکی کا  
معنی

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

فَأَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ، مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ، وَأَصْحَبُ الْمَشْمَةِ،

مَا أَصْحَبُ الْمَشْمَةِ، وَالسَّبِقُونَ السَّابِقُونَ، أُولَئِكَ الْمُقْرَبُونَ.

ترجمہ: تو دا ہتھی طرف والے کیسے ہیں۔ دا ہتھی طرف والے اور باکس طرف والے کیسے ہیں۔ باکس طرف والے جو سبقت لے گئے وہ تو سبقت ہی لے گئے۔ وہی متبرہ پار گاہ ہیں۔

اس آیت کریمہ میں اللہ جل شانہ نے انسانوں کے ان تین گروہوں کا ذکر فرمایا ہے۔ جو قیامت میں مختلف نظر آئیں گے۔ دنیا میں ہر انسان بظاہر یکساں معلوم ہوتا ہے بلکہ کافر مسلمان کے مقابلہ میں زیادہ حرے میں ہیں۔ لیکن چونکہ قیامت کا دن اصلیت کے ظہور کا دن ہے۔ جیسے طبائع کے لیے امتحان کا دن، اور کھیت کے لیے گاہنے کا دن۔ اس لیے وہاں انسانوں کے تین گروہوں کے تین گروہوں کے نام یہ ہیں:

(۱) میمنہ والے (۲) مشکے والے (۳) سابقین۔

ان میں میمنہ والے اور سابقین تو جنتی ہیں۔ اور مشکے والے دوزخی۔ جنتیوں میں اول نمبر سابقین اور دوم نمبر میمنہ والے۔ مگر چونکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو اپنی امت کے گنہگار زیادہ پہیارے ہیں۔ کہ ان کو اپنے دامن کرم میں لے کر فرمایا: اللہ علیئنا اور نیک کاموں اور نیک کاروں کا علیحدہ ذکر فرمایا: وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ۔ نیز میمنہ والے بخشش پروردگار کے زیادہ حقدار ہیں کہ ان کے پاس گناہ بھی

کو بعد میں۔

یہ اور نیکیاں بھی اس لیے میمنہ والوں کو پہلے یاد فرمایا اور سابقین کو بعد میں۔ میمنہ: اس لفظ میں دو احتمال ہیں۔ ایک یہ کہ یہ لفظ یمن سے بنا ہو بمعنی برکت،

دوسرا یہ کہ بھگن سے ہا ہو بھقی دا بھت باتھی ہا ایسی جا تھی۔ ای میرجس اس کے تھال  
مشکر میں دو احتال ہیں۔ ایک یہ کہ یہ تھا شہر سے ہا بھت بھقی تھا۔ دوسرا یہ کہ  
شہر سے ہا ہو۔ بھقی یا یا یا باتھی یا بھی جا تھی۔ (رسالہ المیتین)

وکلی صورت میں آیت کے یہ سی جوں گے کہ کہتے تھے جسے کے  
اور مخوس لوگ خرائی میں جوں گے۔

یعنی خیال رہے کہ قیامت میں برکت والا دن ہو گا جو دنیا میں برکت والا دن  
کیوں کہ کماں کی جگہ آنحضرت تھیں بلکہ دنیا ہے اگر دنیا میں مبارک بھوکے تھے جو دنیا بھی  
مبارک۔ اور اگر یہاں مخوس ہے تو یہاں بھی مخوس تھا کہ ایقانی ہدایہ الصیفی فہرتو  
فی الادرہ اغصی۔ غرض جو کچھ ہوتا ہے یہاں نہ۔

اس صورت میں اس آیت کا آنکھ یہ ہوا کہ بھقی لوگ مبارک ہیں بھقی مخوس۔ لوگ  
یہ تھیں بلکہ بعض دن مبارک ہیں۔ بعض مخوس۔ بعض جو دن مبارک ہیں۔ بعض مخوس۔ بعض  
میتے مبارک ہیں۔ دیکھو شب نہ رہ مبارک ہے۔ ایسا اثرِ الشفاعة فی الادرہ سورہ مکہ دہ  
رمضان مبارک ہے۔ کیوں کہ اس میں قرآن شریف نہ رہ وہی سرہ مبارک بہرے فی  
بیقعة مبارکۃ۔ مدینہ طیبہ کی زمین، مکہ کسر کا خلیل مبارک۔ اس کے بعد تھس سفلی بھیں  
مخوس ہے کہ اس دن میں حضرت حوا کو بخش شریف ہوں اس دن باشکن قل کے لئے گئے  
و اسے اس دن ختم دینے سے منع فرمایا گیا۔ یہ دو کاون مخوس کہ اس دن قوم خادم پر عذاب  
آیا۔ رب تعالیٰ فرماتا ہے۔ فینی یوں تھیں مُسْتَبِرُو۔

نیز جن بستیوں پر عذاب الہی آیا۔ وہ مخوس کہ قوم صاع نہیں السلام کے  
کتو تھیں کے پافی سے منع فرمایا۔ بلکہ عذاب والی بیک پر خیرتے کی مراحت  
فرمائی۔ جی کہ حاجی کو حکم ہے کہ منی شریف جاتے وقت اس جگہ نیزی سے گزرا  
چاہے جہاں اصحاب فیل پر عذاب آیا تھا۔ غرض کہ جانوروں زمین، زمین، اسرا

نہ سب میں بھی ہے کہ بعض مبارک ہیں اور بعض منحوس۔ مگر اسلام میں منحوس  
رے ہی وہ نہیں۔ جو مشرکین سمجھتے ہیں کہ ان سے بد فائی تی جائے۔

دنیا میں مبارک دو طرح کے ہیں۔ ایک وہ جو قدری طور پر بذات خود مبارک ہیں۔

نہیں ذاتی مبارک کہا جاتا ہے۔ دوسرے وہ جو بذات خود تو مبارک نہ تھے مگر کسی مبارک  
کے دامن کرم سے لپٹ گئے اور مبارک بن گئے انھیں عارضی مبارک کہا جاتا ہے۔ ویکھو  
ز آن شریف بذات خود مبارک ہے۔ لیکن قرآن کا ورق، اس کی جلد، اس کی جزوں اس کی  
کی صحبت سے مبارک ہو گئے۔ کعبہ شریف بذات خود مبارک ہے۔ مگر غلاف کعبہ اس کی  
برکت سے مبارک ہے۔ وہ ذاتی مبارک، یہ عارضی مبارک جیسے کہ چھوٹی بذات خود  
خوبصوردار ہے مگر اس کے پاس رہنے والے تسلی عارضی طور پر مہک جاتے ہیں سورج بذات  
خود رہنے ہے مگر زمین اس کی برکت سے منور ہے۔

ای طرح انسانوں میں حضرات انجیائے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام خصوصاً حضور  
سید الانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بذات خود مبارک ہیں۔ پھر اولیاء اللہ، علمائے  
صالحین، کاملین، ان کی برکت اور ان کے قیض سے مبارک ہیں۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے یہ اہو تے ہی فرمایا: وَجَعَلَنِی مُبَارَکًا آئَنَّا  
کُنْتُ۔ مجھے رب تعالیٰ نے برکت والا بنایا ہے جہاں کہیں میں ہوں۔ جس جزوں میں  
قرآن شریف رہے وہ جزوں مبارک ہے تو جس زبان اور جس دل میں قرآن  
شریف رہے وہ بھی مبارک ہے اور پھر جس دل میں صاحب قرآن صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
 وسلم جلوہ گر ہوں وہ بھی یقیناً مبارک ہے۔

یہی حال اس کے عکس کا ہے کہ شیطان بذات خود منحوس ہے۔ اور جو اس کی اطاعت  
کریں وہ عارضی طور پر اس کی وجہ سے منحوس ہیں۔

صحاپہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کے ناخن و لباس و بال

سے شفاؤ برکت حاصل کرتے تھے۔ حضور علیہ السلام کی کلی کے پانی سے زمین کو دھوتے تھے تاکہ برکت ہو جائے۔ پھر وہاں مسجد بناتے تھے۔ حضور علیہ السلام کے بال و فیرہ قبر میں رکھتے تھے۔ یہ سب اسی برکت کے لیے تھا۔ اب آئیت کریمہ کے معنی یہ ہوئے کہ جو بھی برکت والا ہے۔ خواہ ذاتی طور پر یا کسی برکت والے کے صدقے سے وہ قیامت میں حرے میں ہوگا۔ یہ بھی خیال رہے کہ مبارک بننے کے لیے انعام کا انتہا ہے۔ اگر زندگی میں سوچ رہا مرتے وقت کافر ہو گیا۔ وہ منحوس ہے۔ اور اگر زندگی میں کافر رہا اور مرتے وقت سوچ ہو گیا تو وہ مبارک ہے۔ یہی معنی اس جگہ مزاد ہیں۔ اسی لیے صوفیائے کرام ذرے ہیں کہ نہ معلوم ہم قیامت میں مبارک ہوں یا منحوس۔ رب تعالیٰ بے نیاز ہے۔ ایک دم میں مقبول کو مردود، اور ایک نکتہ میں مردود کو مقبول کر لے۔

**حکایت:** حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ میں ایک شرابی تھا۔ جو چھپ کر شراب پیتا تھا۔ ایک دن مدینہ پاک کی ایک گلی سے شراب کی بوتل ہاتھ میں لیے ہوئے گزرا کہ سامنے سے ظلیلہ اسلامیں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ آگئے۔ یہ انہیں دیکھ کر مگر اگیا اور کاپنے ہوئے ہاتھوں سے بوتل کمبل میں پیٹ کر بغل میں دیا تھا۔ اور دل میں نہایت بے قراری کی حالت میں بارگاہ الہی میں دعا کی کہ مولیٰ آج میرا پر دو رکھ لے اور میں آنے سے تھوڑے وضدہ کرتا ہوں کہاں شراب نہ پیوں گا مولیٰ میری توبہ!

انتے میں آمنا سامنا ہو گیا۔ اور خلیلۃ المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہ قریب آگئے۔ آپ نے پوچھا تیری بغل میں کیا ہے؟ اس نے مگر اکر کہا۔ حضور دودھ ہے، فرمایا اگر دودھ تھا تو تو نے اس طرح پچھایا کیوں؟ اور تیرے چبرے پر پریشانی کیوں ہے؟ پچھا دکھا۔ یہ شخص کھوئے لگا۔ مگر رعب اور خوف کی وجہ سے اس کے ہاتھ کام نہ کرتے تھے۔ جب برشکل تمام بول کھوئی تو اس میں بجائے شراب کے غالباً ہازہ دودھ تھا۔

اپ لے اس سے پوچھا کہ اس بوجی میں اس سے پہلے دو دھوکہ تھا۔ سچ بتا

کی ما جرا کیا ہے؟ فوراً الہامِ الہی ہوا۔

بندہ مارا مکن رسوا عمر

پرده اش بردار راز او مر

نام دارم اے عمر من ذوالمن

از دعا کردم خر شیریں لین

اے عمر ہمارے بندے کو رسوانہ کرو۔ اس کی پرده پوشی کرو۔ اے عمر! میرا نام صرف  
بندار، تھار ہی نہیں بلکہ ذوالمن بھی ہے۔ میں ستار بھی ہوں۔ میں نے اس کی دعا سے شراب  
کو تازہ دودھ بنادیا۔

اوہ سر تو بوق کی شراب دودھ بنی، اوہ سر دل کا صدق و فجور، تقویٰ اور پرہیزگاری میں تبدیل

ہو گیا۔ یہ ہیں اصحابِ میمن۔

اور اگر میمنہ مشتملہ سے مراد داہتا اور بایاں ہو تو یا تو داہنے بائیں ہاتھو والے مراد ہیں یا  
داہنے بائیں سمت والے مراد ہیں۔ پہلی صورت کی تفسیر یہ ہوگی۔ کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ  
سلام کی پشت سے ان کی اولاد کی تمام روئیں نکال کر مومنوں کو ان کی راہتی طرف اور  
ان فروں کو ان کی بائیں طرف رکھا۔ اسی طرح حضرت آدم علیہ السلام کو نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ  
السلام نے معراج میں دیکھا کہ آپ بیت المعمور کی دیوار سے پشت لگائے ہیں۔ اور  
آپ کے داہنے بائیں پکھرو جیں ہیں۔ داہنی کو دیکھ کر خوش ہوتے ہیں۔ اور بائیں کو دیکھ کر  
نکوم ہوتے ہیں۔ حضرت جبراہیل نے عرض کیا کہ داہنے ہاتھ جستی لوگ ہیں۔ اور بائیں  
تو جستی۔ یعنی حضرت آدم علیہ السلام کے داہنے ہاتھو والی روئیں حرے میں۔ اور ان کے

بائیں ہاتھو والی روئیں جہنمی ہیں اس صورت میں داہنے بایاں پہلے ہو چکا۔

اس تفسیر پر دو فائدے حاصل ہوئے پہلا فائدہ یہ کہ کوئی نیکی والا اپنے متعلق

نیکی ہونے کا فیصلہ نہیں کر سکتا۔ کیوں کہ یہ تو پہلے ہی طے ہو چکا ہے۔ نہ معلوم ہم

کس کو ہے میں ہی۔ اور ہمارے ہر سے میں کیا فیصلہ ہے پاکا، رب تعالیٰ سردار  
اور کرم کرے گیں اس مانے ہے اور باسکے کی علاستے ہے۔ کہا جائے، ملک  
کیے اعمال کی تجربتی ہے۔ اور باسکے احقر اعلاء کے ملک کی طرف رہتے  
اعمال اے۔

ہر ہی۔ رب تعالیٰ فرماتے ہے: ناشتیتھرہ للہندری۔

در رات کم، پھر مسیح کے امام علیہ السلام اور اسراہم علیہ السلام، اور کے  
کرمی احمد علیہ والی سلسلہ پیغمبر کے امام ہے: اخیر تہذیب کے کام پیغمبر  
کوں تیرزتی اور کوں سعید ہے۔ ملائکہ یہ کلمہ اُس سے ہے: ہے  
کس کو ان صفات میں اصرارات والسلام نے ان دو جوں کی دنوں جا سوارہ  
لے گئے، پھر ملائکہ ایام پر کامیابی انجام کی جائی گی۔ اس امداد پر لیے  
پھر کرے: کمی الخطاں ہے وہ کوہ کام نے بیض کے بخی، وہ رزقی ہوئے کی  
بیشتر دس دویں ہیں۔ بلکہ ان کے مراتب تاریخی کے نامہ را اپنی اللہ عزیزی  
بھلکے بھلکے ہیں۔

بیچوں کی روزاری اور سین، اس سینی اشیاء جو ہائی جنگت کے رہارے  
ویسیں سین، سینرے سے رہارے۔ موٹی کی راہیں، بیگنی ملوفی ہائے یا یوسفی ہیں  
والشہزادہ کامیابی ملائکہ والے ارشادیں تیار کیے گئے۔

ولائتازیا الیزوم، لیقان اللہ عزیز، اس کافر دم موسیں سے الکہ عزیز کو  
چاہیے۔ پھر پیغمبر مسیح کے دارکاریوں کے ایسی بوجانی کے دلائل  
جنت ہے۔ اور پیغمبر مسیح کے دارکاریوں کے دلائل جنگی میں اعلیٰ ہیں گے۔  
اگر رب تعالیٰ ان میں پیغمبرت فرمانے کے لیے اپنا قدر تھا، ملائکہ کا اور کرم کے  
کے سارے چیزیں، موسیں کوں یہ کوں کے اور مسیح کی پیغمبری

پسند نہ کشید تھیں۔ ملائکہ یہ کوں کے اور صدر کو پیغمبر کے رب تعالیٰ نہ اپنے

عین اسلام کی پیروں ہو جائے کی۔ یہ سہن کے ایک ہر میں اول ہے  
یہ کے ساتھ اور کوئی بھی اہم افراد ہے، اسرا اکتابت کفر  
نہیں کیا جائے۔ میری صرف بعدهی لیں کے۔ پہلے خوبی

الہام پر اور اپنے حربے کے

ایسا آت کے سبی یاد ہے کہا ہے ہمارے میں اصل نہ اسے میں  
ہی۔ اور ایک والے صفت میں ہیں۔ باش کے ہے اسے میں ہیں اور

اصل نہ ایک صفت میں ہیں۔

اس تھیں سے تین فائدے حاصل ہے۔ ایک پر ایسے میں کوئی پال نہیں۔  
سہر بی پر چیز کے ایکیں کے کیوں کیسے حاصل کی جائیں ہوں گے۔  
وپاں پر یا کام پالیں۔ ایکی اسے پڑھ کر کہیں کے یہ اسے پڑھتے ہیں جو اس  
ایسا میں سے معلوم ہو جائے کہ کیوں ہے ایسی۔ کسی سے پوچھنے کا فرہنگ  
ہوگی جو ہر کہے ہیں کہ خود کی اشتعال میں اکی کام کو قیامت میں نہ رکھنے کی وجہ  
ہوگی۔ اب سرحدیں کو اپنا سماں بھیں گے جو اسے پڑھ کر کی۔ سب تھوڑی تھا  
بے پوچھنے کا یہ سکل عنی زندہ انسان والے خالی سفر ہے۔

یکوری اللہجہ میں پہنچاں

بے پوچھنے کے میں ہے ایسیں ایسیں ہے پہنچاں

پلاسٹ سے پہنچاں جائیں کے  
پھرے یک اسلام میں داہنیا بھی ہے افضل ہے۔ اسی لیے ایسی احتجاج  
کوئی کے لیے ہے اور دوسرے احتجاج کوئی نہیں کے لیے۔ سبھی میں پہنچاں  
پلاسٹ کر۔ پلاسٹ میں پلے اس پلے، پلے پاؤں میں بھاٹ پہنچاں۔

اگر میں سرہنگو نہیں کہ راہ گام میں، راجہے ایسا، ہے کہاں کے قیامت  
میں پھنسی لوگوں کا مقام رہتا ہے۔ جنہیں عمارت کا سارا ہال میر پہنچاں کے

ہے

ذہب میں ہالہ اسے اپنے ہے اسی جو خس راح میں ہے کیا خلر  
بیٹھے ہے۔ مگر وہ شریک میں اپنے ۱۰ ہے ہاتھ پہن ہے۔ اسی طرز اس کے  
الخواستہ اپنے اپنے ہے میر اسلام میں برادرت عالی ہے۔

الشایخوں الشایخوں۔ یقلا برہت ہے یہ ہے۔ ہم آگئے ہوئے تھے  
پہنچاں ہے عدیہ میں اسے کوادیتے ہے۔ اسی طرز اس کے ۱۰ ہاتھ پہن ہے  
دیپسی میں ہے ہالہ دیپسی میں اسے کوادیتے ہے۔ ہم آگئے ہوئے تھے  
اسلام میں آگئے ہوئے، برہت میں آگئے ہوئے، ہمیں آگئے ہوئے اسلام میں آگے  
ہوئے کام طلب ہے۔ کو ایھاں ایک ضروریہ اسلام کے اکھیز بندت ہے پہلے ضروری  
ایمان ہے۔ پھرے وہ دنیوں کی بیانیہ اکھیز، ضروری اسلام کی علیہ ایکھیز کی بندت ہے پہلے  
توہیں تھم اور ایھاں وہ تھمیں ہیں جو ضروری اسلام کی علیہ ایکھیز کی بندت ہے پہلے  
ایمان ہے۔ یہے برہت کو کاروں، ہترے خالی ہیں میر بیضی و میر تھم رحی احمد حنفی  
میر ہمیں کیں اور پہلے دنیوں کی بندت ہے پہلے بیانیں لے جو سبھیکی بیانیں میں  
سائیں ہیں۔ جو لوگ ٹھیک کر کے بھاگیں لائے دیا گئے۔ سائیں ہیں۔ سائیں ہیں کا دیہاں اسی پر  
زیادہ ہوا کر برہت کے بھاگیں لے جو ہاگر ہی کوئی نہیں نہیں، اور بیانیوں پر برہت ہے اوس  
یہ ہمیں احمد

کوکے بعد اسلامیوں کی بانشہت ہی ہوئی۔ یہ ہمیں برہت سے پہلے سلیمان بنے سے  
زیادہ تھمان کے ہوا کی تھیں کی امید تھیں۔ یہ ہمیں اسلام ایکھیز پہنچوں سے  
قدح کارکی اپنے اسی جھیٹتے تھے۔ تو جس قدم را خالی اس بیانوں میں ہے۔ وہ یہ دنیوں میں  
ہمکن جے کیوں کوئی کوئی سبھت سکھائی ہیں۔ اس لیے ان کا درجہ برہت ہے۔

**حکایت:** ایک زندہ برہت ایک برہت اور خمرت اور فاروق رحی اشیوں  
تھیں کی آپس میں پہنچ رہی ہوئی۔ بعد میں ان صاحبوں نے آپس میں سلیمان کے  
کاروں پر برہت ہے۔ ایکارا بچر اور سلیمان اور قانی نے

لے اور ان کی اگرچاں مدد کے لئے اپنے اپنے ایک ایک رضاۓ  
کی رضاۓ کے لئے۔ کوئی کے یہ میراں ایک دست کا راجی ہے۔ جیسے ہم  
کے لئے ہے۔

مکالمہ نجیبیت

بیان کارروبار مخابرات کی طرف مبارکہ  
بی اچم بے کے سائیکی سے مرا رہوں ہیں۔ جسکی بیوں ہیوں کی طرف مبارکہ  
بڑا فریضی ہے۔

بُنْدَلَانِيَارِيَيْنِي بُهْرِيَادِ  
اَكِيَ اَجَلِي يِي بِرِسَالَيْنِي سِرِيَكِي مِي سِيَنِيَكِي نِي اَلِيَهِلِي

لائتیں ہی تہرانی کارچہ یعنی پرانے  
حیدریت میں پھر جعلی نیوں کے لائتیں ہی تہرانی کارچہ ہے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اعمال مکاری مکاری  
و مکاری کاری مکاری مکاری

ای ریتھے کی پٹھرتے میں بھل ہے۔  
ریتھے کاروچا کردے سوکوئی دے۔ ہے ریتھے کی قاروچا کر دے ایشی دا

لیکھے الہ  
لیکھے مکھریوں  
لیکھے عالیوں

ای ریتھے نیں جو روں نے مکھل سلا، مکھلیت، ملک، فائیلار  
لیکھوںہا کی تر نیت ایکاریکی۔ وہ بھی سا بھیں میں دلیں ہیں کہ جب تک  
اس کا ریتھے پھیں ہو گا۔ ایکی تو اپے ہلے، بے گا۔

سکھدے نے ای ریتھے کی تیکیں کرنے والے، یہکی والے بھر نے والے اس ایں

سراں ہیں کہ یہکی کے ورچہ ہے۔

محاریکی ای مکھر، ای وہ مکھل لیں اور مکھن، وہ مکھل ریتھیں ای مکھل کی  
لودے پورے سعدی تیجی کو صدیجی، ہر سنتہ ایں کیکیں فریکار، اور جھر تے مکھنی والے  
یہ مکھنے نے زادت کی ای مکھنی، مکھنی جانی کر سکا مکھنی مکھنی کی پیکر ای مکھنی۔  
یہ مکھر ہیں یہ کہا ہے کہ مکھنی مکھنی کر سکتے جسے میں آئے  
باکی کے لئے یہی بھوکھیں جیسے بھی کا ہو تھوڑی کیچے تو فرما پہلے فوراً اس کو ہیں  
کر سے مکھاں کی دیکھا، بھی دیکھ سے مکھاں کی دیکھا۔

اکری جوکے چھوڑ رہا ہے تو جو پہلے کے ہے ای وہ بھر رہے ہے۔

جس دیوبہ سے ای لے کا جیسا ہے۔

یہ مکھے گئی وہ کا ہے کہ مکھی میں ایک دیس سے ہے ای یہ دھنے والے جنگ میں  
ہائے ہیں۔ یہنی مکھی کے مونو ہے جو مکھل کو کھل کر کے کھر کی مکھی میں ایک دیس سے ہو  
جائے گا۔ ای دیس تیاری میں سب سے ہو جو کر کوئی تو پھی سا چھیں میں ہیں ہوں گے  
آج ایم کوک لگی، ایل موناکار، دیکھو دیکھاکی سالان میں ایک دیس سے ہے جو مکھا  
جائے گا۔ مکھی کوک لگی۔ ایک دیکھو دیکھاکی۔ ان کا ہر بولتے ایک دیکھا

پال می رہتا۔ سریت مر ریتی میرت ایلہر مددیں رکھی ایک قوان  
و رے اسے بڑھا جائے۔ مگر نہ ہو سکتے تھے۔ یہاں ہے پہلی  
لولیف انتقالیہ کے پار ہی تھی میں کہیا۔ یہی نہیں ہے کہ وہی میں اس کا  
پی۔ مختبریوں کے سچی ہیلہ بہ کسے ہے یعنی یہ سکھیں ہے مہل  
تھیں ہوا۔ مکرہ بہتالی نے اسی بھی۔ کیوں کی اس کی کوئی بہتالی  
کر رہے ہیں۔ یادی مطلب ہے کہ وہی مترقبوں کے۔ ایسی ایسی بہتالی میں  
کھوکھی جائے گی۔ ہماری سے اکثر رہب ہے۔

وَمَلَكِيَّةِ الْبَلَدِ

☆☆☆

تاریخ

ذبحن الذي أسرى بعدها كلابي بين المساجد الحرام  
إلى المسجد الأقصى الذي يرثى خروله ليرثه

وَعِدْنَاكَ بِمَا أَنْتَ مُهْرَبٌ مِّنْ  
نَّفْرَاتِكَ لِمَنْ يَرِيْسَكَ لِمَنْ  
كَوْنَيْتَ لَكَ مَدْيَرَكَ لِمَنْ  
أَرَيْتَ لَكَ مَدْيَرَكَ لِمَنْ

اس آئندہ کریم میں اللہ تعالیٰ اپنے جسم سے افسوس کی اتفاقی علیہ وہم کے ایک ذہنی  
میرے ہی میرے علاوہ کوئی رہا ہے۔ میراں کی حکمتیں اور اسیں اتفاق کی تکمیل کو ہم بھرپور  
یکمیہان کر سکتے ہیں۔ یہاں اپنے امانت سے اس آئندہ میں کلکٹ کر لے ہیں۔  
اللہ تعالیٰ نے اپنے جسم سے افسوس کی اتفاقی علیہ وہم کو ترمیتیں دفعہ سو اس  
عکزیاں۔ جس میں ایک بھائی تھی۔ جو بیوی اور اسی کی حادثت میں راستے پر  
ہائی رومانی میں۔ میرا بے میرے۔

اسی نتے رہے ہیں جسماں سرماں کا ذر ہے۔ جو بیداری کی طاقت میں  
عذاب رکھ دیا گی۔ کیون کہ اس سے فرما دیا گی۔ یعنی دنہاں پہنچ دیا گی۔ اور  
عذاب دیا گی۔ درجہ درجہ کا ہے۔ خدا نے اب کی سرماں میں کوئی انتہا نہ ہے  
جو رہے کہاں کہے کر رہے اسی درجہاں سے میان کیا جائے۔ جو اگر خوب

کی تر کے سلسلے یہ اندھیں تک دیور سے بیٹ اندھی سے دردناکیں گے۔

درازی می سے اسی ایام میں ایسا ہے۔ پہلا حصہ میں سارے ہیں

وست انقدر سے سدرہ ایک مردی کا ذریس آجت میں ہے۔ والقد را  
نزول آخری عنده سدرہ المنتہی۔ لہن اس قرآن کے سبب کسی اندیشانی پر یہ کلم  
نے خود جگایا۔ اسکی کوئی بارہ دلیل نہیں پیدا کیا جاسکتا۔ مثاہر یہ کہ خود حضور مسیح اشتنوں  
پایا۔ اول کلم نے سدرہ پیش کر جگرانیں کوئی کوئی نہیں میں کوئی کوئی

خمری سرای سدرہ ایشی سے امکان تک کی امداد اور سماں است می ہے۔

شہزادی فندلی فکان قاب قوسین او ادنی فارسیں الى عربہ ما  
ارجی۔ یعنی بھر رہی ہے میں ایسا قابل یا کام رہی ہوئے۔ بھر رہی رہی ہوئے۔  
عملیات کے درکانوں کے قدر میں آگئے۔ یا اس سے گی ریادہ رہی، بھر رہی کی

رسنے اے اس بندے کو جو جی کی۔

پریزیا در پریز ہٹا ہے اس مرنے کے لئے 2 ہیں کہاںیں بھروسیں ہیں ۔

کامی بنا کر ہم ان کی اذون کو ملائیں گے اور ہم اسی کے قیام پر میں اپنے پیارے کو لے رہے ہیں۔

پھر اور زیادہ قریب کرتے ہیں کہاے اپنے سید سے لگائیتے ہیں۔ شے معافانہ کہتے ہیں:  
رحمت خداوندی نے اپنے قرب خاص میں اپنے صبیب کو آنوش رحمت میں اس  
طرح لیا کہ آگے بھی خدا کا نور، یچھے بھی خدا کا نور، جس میں جناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
وعلی: و صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم۔ اس وقت رحمت خداوندی  
داڑھ اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم اس کے مرکز تھے۔

پھر اسی پر بس نہیں بلکہ او ادنیٰ اس سے بھی زیادہ قرب عطا ہوا جس کا بیان  
ناممکن ہے۔

پھر کوہ طور پر جو مویٰ نکیم اللہ صلوات اللہ علیہ وسلم سے یہاں دیکھاں ہوا۔ وہ قرآن  
پاک میں اعلانیہ بیان کر دیا گیا۔ مگر اس قرب خاص میں جو اپنے صبیب سے خاص کلام  
ہوا۔ اس پر کسی کو مطلع نہ فرمایا۔ بلکہ یوں فرمادیا:

فَأَوْحَى إِلَيْنِي عَبْدِهِ مَا أَوْحَى۔ اپنے بندے کو جو بھی وہی کی۔ وہ کی۔

(۱) اس مذکورہ آیت میں ان تینوں مرا جوں کو بیان فرمایا گیا چنانچہ وہ میں  
الْمَسْجِدُ الْخَرَامُ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى۔ میں پہلی بیت المقدس سے سدرۃ  
النکتیٰ تک کی مسراج کا ذکر ہے۔ جیسا شیخ عبد الحق محدث دہلوی علیہ الرحمۃ نے فرمایا۔  
کہ آپنے اس سے مراد آسمانی نشانیاں ہیں۔ جو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مختلف  
آسمانوں پر ملاحظہ فرمائیں۔ عجیب روں کی ملاقات، خنثی، دوزخی لوگوں کا ملاحظہ فرمانا،  
بیت المغور کی سیر، جنت و دوزخ کا معاونہ فرمانا، غرض کہ ان تمام کا ذکر اس ایک جملہ  
میں فرمایا دیا گیا۔ اور آنہ ہوَ السَّوَيْعُ الْبَصِيرُ۔ میں رب تعالیٰ کے قرب خاص  
، اس کا دیدار، اس کی سننا، اپنی سنانا اسے بنا جا ب دیکھانہ کو رہے۔

مویٰ زہوش رفت بلکہ پرتو صفات

تو میں ذات سے گھری درسمی

خیال رہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی کروڑوں صفات ہیں  
مگر وہ تمام عنان حرم کی ہیں:

(۱) بشری (۲) ملکی (۳) غیر

بُشَرٍ صَفَاتٍ كَذَكَرَاسٍ آيَتٍ مِنْ هُنَّ: قُلْ إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ مِثْكُمْ.  
مُكْلِي صَفَاتٍ كَذَكَرَاسٍ حَدِيثٍ مِنْ هُنَّ: لِي مَعَ اللَّهِ وَقْتٌ لَا يَسْعُنِي فِيهِ مَلِكٌ  
مَقْرَبٌ وَلَا نَبِيٌّ مَرْسُلٌ.

حقی صفات کا ذکر اس حدیث میں ہے: مَنْ رَأَيْنَ فَقَدْ رَأَى الْحَقَّ۔ اسی لحاظ سے حضور علیہ السلام کو تمدن معاجمیں ہوئیں۔ بیت المقدس تک بشری مسراج ہے۔ سدرۃ المنشی تک ملکی مسراج اور سدرۃ المنشی سے لامکاں تک حقی مسراج ہے۔

یہ بھی خیال رہے کہ بشر تمام مخلوقات کی صفات کا ملکہ کا جامع ہے۔ بشر میں جمادات، نباتات، حیوانات، فلکیات، عصریات، ملک و حکم وغیرہ تمام کی تمام مکالی صفات کو رب تعالیٰ نے جمع فرمادیا۔ یہ اکمل مخلوق ہے جیسے درخت میں دانہ، اور تمام بشری مکالات کا مجموعہ، حضرات انبیاءؐ کرام کی ذات با برکات ہے۔ اور تمام انبیاءؐ کرام کی صفات کا مجموعہ ذات با برکات جناب سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہے۔ رب تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: فبیہودہم اقتدہ۔

ای لیے بیت المقدس میں ہی نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان تمام کامل بشر حضرات انبیاء کے امام ہوئے۔ اور سارے مقتدی۔ تاکہ آپ کی اکملیت کا پتہ چلے کہ چیجے آئے والا رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان تمام کامل بشر حضرات انبیاء کے امام ہیں۔ اور سارے اگلوں سے آگے ہیں۔ اور ادھر سارے فرشتوں کے سردار حضرت جبرائیل امین کو سدرہ پر چھوڑ کر اس سے کہیں آگے تشریف لے گئے تاکہ معلوم ہو گہے محبوب ملائکہ سے بھی آگے والے ہیں۔

**لطفیفہ:** اس جگہ ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے پہلی صراحتی بیت المقدس تک کے سفر کی ابتداء و انتہاء دونوں بیان فرمائیں کہ فرمایا کہ مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى۔ اور آخری دو صراحتیں کی انتہاء کا ذکر بھی نہیں۔ اور ابتداء کی تفصیل نہیں۔ حالانکہ وہ صراحتیں زیادہ عجیب ہیں۔ تو چاہئے تھا کہ ان کی زیادہ تفصیل ارشاد ہوتی۔ مگر ہوا اس کے برخیں کہ دوسری صراحت کا صرف اس قدر ذکر فرمایا: لُنُرِيَةٌ مِنْ أَيْتَنَا۔ اور تیسرا صراحت کی طرف اس قدر اشارہ فرمایا کہ إِنَّهُ هُوَ السَّمِينُ الْبَصِيرُ۔ اس میں کیا راز ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ چونکہ مسجد حرام اور مسجد اقصیٰ دونوں زمین پر واقع ہیں۔ اور دونوں مقام اہل عرب کے دیکھے بھائے ہیں۔ اس لیے ان دونوں کا ذکر کر اہل عرب کے لیے فائدہ مند تھا۔ لیکن سدرہ اور لامکاں ان کے وہم و عقل سے وراء تھے۔ جہاں ان میں سے کوئی بھی نہ گیا تھا۔ اس کا ذکر کرنا ان کے لیے بیکار ہی ہوتا۔ لہذا بیان نہ فرمایا گیا۔ جیسے کوئی آدی ہم سے کہے کہ میں لندن میں فلاں محلہ سے فلاں محلہ اور فلاں نمبر کی بلڈنگ تک گیا۔ تو ہمارے لیے اس کا ذکر بیکار ہے۔ کہ ہم نے نہ ان محلوں کو بھی دیکھا ہے۔ نہ سنا۔

نیز ہمیں منزل صراحت کی ابتداء و انتہاء ہتھے میں اگلی دو صراحتیں کی دلیل بھی دے دی گئی ہے۔ یعنی اے کفار عرب تمہارے نزدیک صرف ایک رات میں کہ معظمہ سے مسجد الاقصیٰ جا کر لوٹ آنا عقلنا نامکن ہے۔ اور ایسا تو ہو گیا۔ اگر تمہیں یقین نہ ہو تو اس محبوب سے مسجد اقصیٰ کی نشانیاں اور علامات پوچھ لو۔ اور اپنی وکیلی ہوئی نشانیوں کے موافق کر لو۔ جب یہ مجزہ ثابت ہو گیا تو سمجھ لو کہ دوسری دو صراحتیں بھی صحیح ہیں۔ جو رب تعالیٰ اس مجزہ پر قادر ہے۔ وہ دوسرے پر ضرور قادر ہے۔ تو چونکہ یہ پہلی صراحت دلیل تھی۔ اور دوسری دو صراحتیں گویا دعویٰ اس لیے اس دلیل پر زیادہ زور دیا گیا۔ کیوں کہ دلیل پر ہی زیادہ زور دیا جاتا ہے۔ دنیا میں دعویٰ پہلے ہوا کرتا ہے۔

بے۔  
چا  
علامات  
اصیں اگلے  
رہے کہ  
اگلی دو مع  
اس  
پانی، ہوا  
عیانج ہیں  
ضرورت نہ  
چیز نہیں۔  
رہی۔ نہ ک  
نیز  
ہے۔ مگر  
کو شت

ہے۔ اور دلیل بعد میں مغرب رب تعالیٰ نے پہلے یہاں دلیل ذکر فرمائی پھر ہوتی۔  
چنانچہ کفار کم نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بیت المقدس کی بہتی  
حکایات استحانا پڑھیں۔ اور جب ساری نشانیاں حضور علیہ السلام نے مجھی تادیں تو پھر  
انہیں اگلی دو مراجوں کے انکار کی گنجائش ہی نہ رہی۔ بلکہ صرف بعد سے یہی کہتے  
رہے کہ یہ مراج بھی ایک جادو ہے۔ اور بہت سے کفار نے ان نشانوں کو دیکھ کر  
اگلی دو مراجوں کی تصدیق کی اور مسلمان ہو گئے۔

اس مراج میں دو مجرے اور بھی ظاہر ہوئے۔ ایک یہ کہ ہم اپنی زندگی میں  
پانی، ہوا، زمین اور نہاد اور غیرہ کے محتاج ہیں۔ مگر نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سب  
محتاج ہیں۔ حضور کسی کے حاجت مند نہیں۔ سوائے رب تعالیٰ کے کسی کی آپ کو  
ضرورت نہیں کیوں کہ کہہ نا رہے آگے نہ ہوا ہے نہ پانی، نہ نہاد، نہ زمین، غرض کوئی  
چیز نہیں۔ مگر پھر بھی اتنا ہوا اسرا یہے مقام میں فرمایا۔ اور زندگی بھیم و یہی قائم  
رہی۔ نہ کہہ آگ سے نقصان پہنچا، نہ کہہ زمہر پر پختہ کے۔  
نیز دل ایسی نازک چیز ہے کہ اس کو ذرا ہی سخیں لگ جائے تو زندگی ختم ہو جاتی  
ہے۔ مگر مراج میں ملائکہ نے دل نکالا، اسے خفاف دیا۔ اس میں سے ایک پارہ  
گوشت نکالا۔ مگر تکلیف بھی محسوس نہ فرمائی۔

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

☆☆☆

☆☆☆☆☆☆

☆☆☆

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِصَيْرَ بِمَا تَعْمَلُونَ

ترجمہ: اور وہ رب تمہارے ساتھ ہے۔ اور اللہ ان اعمال کو دیکھتا ہے جو تم کرتے ہو  
ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنی صفات عالیہ کا ذکر فرمایا ہے۔ اس سے پہلے اپنی سلطنت، اپنے  
علم کا ذکر تھا اب فرمایا جا رہا ہے کہ ہم بندوں کے ساتھ ہیں۔ وہ جہاں بھی ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے اس مضمون کو قرآن کریم میں مختلف عنوان سے بہت جگہ فرمایا ہے۔ کہیں فرمایا

وَإِذَا سَأَلَكُ عِبَادِي عَنِّي فَلَا نِي قَرِيبٌ.

ترجمہ: جب ہم سے بندے اپنے ساتھ سے میرے بارے میں پوچھتے تو میرے قریب ہوں۔ کہیں فرمایا  
نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ۔

ترجمہ: ہم شرگ سے زیادہ قریب ہیں۔ کہیں فرمایا:

نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبَصِّرُونَ.

ترجمہ: اس مرے والے سے مقابلہ تمہارے ہم زیادہ قریب ہوتے ہیں۔ مگر تم دیکھتے  
نہیں۔ کہیں فرمایا: وَفِي الْأَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ۔

ترجمہ: ہم اور ہمارے دلائل قدرت تمہاری جانوں میں ہیں۔ تو تم دیکھتے کیوں نہیں؟

اور یہاں فرمایا: وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ۔

ترجمہ: وہ رب تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے۔ جہاں بھی ہو؟ غرض کے عنوان مختلف  
ہیں۔ مضمون قریباً ایک ہے۔

اس آیت میں فرمایا گیا کہ رب تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے۔ تم جہاں ہو۔ لیکن ہم مکانی  
اور زمانی ہیں۔ رب تعالیٰ زمانہ اور مکان سے پاک ہے۔

بے زمانی کا زمانی سے اور لامکانی کا مکانی سے۔ لا محمد و دکا محمد و دے ساتھ کیسا؟ نہ ہم

مکان اور زمان سے آزاد ہو سکیں۔ شوہد ان سے متیند ہو سکے۔ پھر ساتھ بھی تو کیون کر؟ اس لیے ملائے کرام نے فرمایا کہ یہاں ذات کی معیت اور مکانی یا زمانی معیت مرا دشمن۔ بلکہ صفات کی معیت مرا د ہے۔ یعنی رب تعالیٰ کی صفات تمہارے ساتھ ہیں۔ اس لیے اس معیت کی تین صورتیں ہیں۔ ایک عام معیت دوسرے مونوں سے خاص معیت، تیسرا کافروں سے خاص معیت۔

رذاقیت، قدرت اور علم کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ ہر کافر و مون، تخلص من اپنے بلکہ انسان اور غیر انسان سب کے ساتھ ہے۔ یعنی بندہ جہاں بھی رب تعالیٰ کی قدرت کے ماتحت ہے جب تعالیٰ کے علم میں ہے۔ رب تعالیٰ اس کا وہاں ہی رذاق ہے۔ اس صورت میں مَعْنَمُ میں خطاب عام ہو گا۔ اور ہر بندہ اس کا ہنچا طلب ہو گا۔ کیوں کہ اس لحاظ سے اللہ تعالیٰ سب کے ساتھ ہے جس اور رحمت مُغفرت نُفضل و کرم، ستاری، غفاری کی شان سے رب تعالیٰ صرف مونوں کے ساتھ ہے۔ کفار کے ساتھ نہیں۔ اس صورت میں یہ خطاب صرف مسلمانوں سے ہو گا۔ یعنی اے مونوا ہماری رحمت و کرم و غیرہ تمہارے ساتھ ہے۔ کافروں کے ساتھ نہیں۔ ان سے دور ہے خوف فرماتا ہے:

إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُخْسِنِينَ۔

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کی رحمت بھلائی والوں سے قریب ہے!

اور عذاب، قبر، پکڑ کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ کافروں سے قریب ہے۔ یعنی اے کافرو! ہمارا قبر، عذاب اور پکڑ تمہارے قریب ہے۔ انشاء اللہ یہ جیزیں مونوں سے دور ہیں۔ اسی لیے رب تعالیٰ مجرموں کو جلدی نہیں پکڑتا کہ اس کے بھاگ جانے کا خطرہ نہیں۔ رب سے نجگر کہاں جائے گا۔ دنیا وی با دشائے مجرم کو اس لیے جلد پکڑتے ہیں کہ مجرم بھاگ نہ جائے۔

اب رہی یہ تفصیل کہ اللہ تعالیٰ کب سے ساتھ ہے اور کہاں ساتھ ہے۔ ان دونوں ہاتوں کو اس آیت میں واضح فرمادیا۔ وَهُوَ مَعَكُمْ جَمِلَهٗ اسیہ ہے۔ جس میں زمانہ کی پابندی

نہیں ہوگی۔ یعنی جب تم عالم ارواح میں تھے تو ہم تمہارے ساتھ تھے۔ جب تم باپ کی پشت اور ماں کے پیٹ میں پھر ماں کی گود میں آئے تو ہم تمہارے ساتھ رہے۔ اور جب تم قبر کے گوشہ اور محشر کے میدان، پھر پل صراط، پھر جنت یا دوزخ میں پہنچو گے۔ تب بھی تمہارے ساتھ رہیں گے۔ غرض کہ جب روح جسم کا ساتھ چھوڑ دی گی تب بھی ہم تمہارا ساتھ نہ چھوڑیں گے۔ کیوں کہ وَهُوَ مَعَكُمْ وَهُوَ رَوْقَتُكُمْ تھے۔

أَيَّهُمْ مَا كُنْتُمْ میں یہ بتایا کہ تم کہیں ہو، کس حال میں ہو، ہم تمہارا ساتھ نہیں چھوڑتے، ماں، باپ، آل، اولاد، مگر میں ساتھ، باہر علیحدہ، باہر کے دوست کے ساتھ، مگر میں علیحدہ، پھر کبھی اسکی جگہ بھی آتی ہے۔ جہاں ہم اسکے ہوں۔ قبر میں کوئی ساتھ نہیں۔ مگر وہ مہربان رب ہر جگہ ہمارے ساتھ ہے۔ غرض کہ وَهُوَ مَعَكُمْ نے بہت ہی وضاحت سے رب تعالیٰ کا ساتھ ہونا بتایا۔

**فائدہ:** اگر ہم کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہونے پر حقیقی طور پر یقین ہو جائے تو میں بہت بڑے بڑے فائدے حاصل ہوں۔

(۱) ایک تو ہم کبھی گناہ نہ کریں۔ جب کسی حال میں گناہ کا خیال پیدا ہوا تو فوراً قرآن کی آذان پہنچے۔ کیا کرتا ہے؟ ارے کم بخت! رب تعالیٰ تیرے ساتھ ہے۔ پہنچے دیکھ رہا ہے۔ فوراً گناہ کا ارادہ ہی ختم ہو جائیگا۔ اس آیت سے غفلت گناہ کا سبب ہے۔ لہذا یہ آیت تقویٰ کی اصل ہے۔ جب دنیاوی حاکم کے سامنے کھڑے ہو کر خلاف قانون کوئی کام ہم نہیں کرتے۔ تو حکم الحاکمین کے سامنے پہنچ کر کیسے کریں۔ مگر غفلت کرتی ہے۔

(۲) دوسرے یہ کہ وَهُوَ مَعَكُمْ پر ہمارا دھیان رہے۔ تو عبادات میں ایسا لطف آئے کہ ہم دنیاوی فہما سے غافل ہو جائیں۔ عاشقِ محبوب کے سامنے پہنچ کر غیر سے بے خبر ہو جاتا ہے۔ تو بندہ رب تعالیٰ کے سامنے پہنچ کر کیوں نہ فنا ہو جائے۔ اسی لیے سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ عبادات ایسی کرو۔ کہ گویا رب تعالیٰ ہمیں دیکھ رہا ہے۔ یہ

یاں بنتے کرلو۔ اور پھر کہو: زَبَّنَا ظَلَّمَنَا أَنْفَسَنَا الْآيَة۔ دیکھو پھر کیا لطف آتا ہے۔ الہذا یہ  
یعنی تھوف اور خشوع و خضوع کی اصل ہے۔ جب عبادت میں خضور نصیب ہو جائے تو  
هر کوئی ساد و جد ہے۔ جو ہم کو حاصل نہ ہو۔ مگر غفلت اس سے بھی روکتی ہے۔

(۳) تیرے یہ کہ اگر **هُوَ مَعْكُمْ** پر نگاہ رہے تو ہم دنیاوی کسی مشکل میں بچنے کر  
اُبھر نہیں سکتے۔ جب مشکلات کا ہجوم ہو آفات گھیرے ہوئے ہوں دل بیٹھا جاتا ہو۔  
چاک قرآن پکارے کہ گھبرا نامت ارب تیرے ساتھ ہے۔ چھر نہ گھبراہٹ رہے نہ ہم۔  
اگر کسی گھر میں چور گھس آئیں اور گھر والا اکیلا ہو تو گھبرا جائے گا۔ لیکن اس  
حالت میں اگر کوئی آس پڑوں والا پکارے تو گھبرا نامت، ہم آئے، تو چور کے  
وہ اکھڑ جائیں گے اور مالک کو سکون نصیب ہو گا۔

جب بندے کی آواز سے اکیلے کی ڈھارس بندھ جاتی ہے۔ تو رب تعالیٰ کے فرمان پر  
اے بندے گھبرا نامت امیں تیرے ساتھ ہوں۔ ہماری ڈھارس کیوں نہ بندھے گی۔  
الہذا یہ آیت شجاعت، پہاڑی، صبر، استقامت کی اصل ہے۔ لیکن اس سے غافل ہو کر  
مگر بھی جاتے ہیں۔ اور بزدل بھی ہو جاتے ہیں۔

**حکایت:** حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت ہاجرہ اور چھ ماہ کے بچے اس علیل علیہ  
سلام کو بے آب و دانہ جنگل میں چھوڑ کر چلے۔ تو حضرت ہاجرہ نے پوچھا۔ کہ اس لق و دق  
یاں میں ہم کس پر چھوڑتے ہو؟ اشارہ سے کہا کہ اسی ایک اللہ تعالیٰ پر، تو آپ نے پوچھا  
کہ رب تعالیٰ نے ہمیں چھڑ دیا ہے؟ سر سے اشارہ فرمایا کہ ہاں۔ تو نہایت مطمئن ہو کر

لیں کہا ب کچھ پرواہ نہیں وہ میرے ساتھ ہے۔ ہمیں ضائع نہ کرے گا۔

بے خبر دیکھو پھر اسی جنگل میں رب تعالیٰ نے کمک شریف آپا د فرمایا کہ دنیا کو دہاں پہنچا دیا۔ یہ

ہے۔ **وَهُوَ مَعَكُمْ** کا کرشمہ۔

**حکایت:** حضرت موسیٰ وہارون علیہما السلام کو حکم ہوا کہ فرعون کے پاس جا کر تبلیغ

کرو۔ انہوں نے عرض کیا ہم کو خوف ہے کہ وہ ہم پر ظلم کرے گا۔ کیوں کہ ہم وہ ہیں، وہ بہت ہیں۔ اور تو یہی فرمایا: لا تَخَافَا إِنَّنِي مَعْكُنَا۔ تم ڈر نہیں میں تمہارے ساتھ ہوں۔ یہ فرمان سننا تھا کہ ہمت بندھ گئی اور آخر یہ دونوں بھائی اس کی ساری خدائی پر غالب آگئے۔ یہ ہے وَهُوَ مَعَكُمْ کی بہار۔

**حکایت:** موئی علی السلام جب بن اسرائیل کو مہر سے لے کر چلے اور برتلادم کے قریب پہنچے۔ تو یہچے فرعون کی لائک لٹکر لے کر پہنچ گیا۔ بنی اسرائیل بولے کہ ہم تو گئے۔ آگئے سمندر ہے یہچے فرعون، تے جائے رفتہ نہ پائے ماندن۔ کلیم اللہ نے فرمایا: کَلَّا إِنْ مَعْنِي رَبِّي سَيَهْدِيَنَّ۔ ترجمہ: ہم ہرگز نہیں ہلاک ہو سکتے۔ کیوں کہ میرے ساتھ میرا رب ہے۔ جس کے ساتھ درب ہوا سے کون ہلاک کرے۔

حال است چوں دوست دار در ترا

که در دست دشمن گزا رو ترا

**حکایت:** جب شہنشاہ دو جہاں تخت نشین لا مکان صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم غار ثور میں یار کے ساتھ تشریف فرمائے۔ بھرت ہے اور کفار دہاں غار تک پہنچ گئے۔ تو صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نہایت ہی بے قراری سے عرض کرنے لگے کہ اب کیا کریں۔ دشمن سر پر آ گیا۔ کہ اگر وہ اپنے پاؤں کو دیکھے تو ہم کو دیکھے لے۔ تو سر کارا بید قرار صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم نے نہایت بے پرواہی سے فرمایا: لا تَخْرُنْ إِنَّ اللَّهَ مَغْفِلًا۔ ترجمہ: ذر و مت اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے۔ اس فرمان پر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو وہ سکون قلب نصیب ہوا۔ کہ سچان اللہ یہ ہے: وَهُوَ مَعَكُمْ کی کار بگری۔

اے رب تیرے کرم کے قربان! کہا پہنچیب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کو ایسے سخت دشمن کے شر سے بکری کے کمزور چالے کے ذریعہ سے بچالیا۔ وہ فیل کو ایا نسل سے ہلاک فرماتا ہے۔

غرض کہ یہ آئے  
کرام فرماتے ہیں  
چھپ گیا۔ کیوں کہ  
دیکھنے سے بھجو رہے  
ہیں۔ اگر اس آنکھ  
کھنچو وہ نکشہ پنکھہ  
ای طرح اگر  
رخسار مصطفیٰ صلی اللہ  
حضور علیہ السلام کی ذا  
گفت

نیز رب تعالیٰ کا  
آسان ہے مگر اپنی خدا  
**حکایت:**  
قیامت مولیٰ تھے۔ سکر  
تھا۔ دہاں کوئی چور کا  
کر کے سفر میں اس  
کی دوسرے

بودنے جب اپنے  
بیسی چور کی قمیض کی  
نامان مٹوالا۔ مگر قبیلہ

غرض کریے آیت کریمہ تقویٰ، طہارت، تصوف اور شجاعت سب کی جڑ ہے۔ صوفیا نے کرام فرماتے ہیں کہ رب تعالیٰ اپنے قرب خاص اور معیت خصوصی کے باعث ہم سے چپ گیا۔ کیوں کہ آنکھ جیسے بہت دور کی چیز کو نہیں دیکھ سکتی۔ ایسے ہی بہت قریب کی چیز کو دیکھنے سے مجبور ہے۔ روح نظر بلکہ خود آنکھ کو اس آنکھ سے نہیں دیکھ سکتے۔ کیوں کہ یہ قرب ہیں۔ اگر اس آنکھ سے خود آنکھ کو دیکھنا ہو۔ تو کوئی آئینہ سامنے رکھو۔ جس میں آنکھ کا انداز کچھ و نقصہ چونکہ زیادہ قریب نہیں لہذا نظر آجائے گا۔

اسی طرح اگر رب تعالیٰ کا جمال دیکھنا ہو تو زیادہ قرب کی وجہ سے نظر نہ آسکے گا اسے رخسار مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے آئینہ میں دیکھو ان کا رخسار آئینہ جمالی یاد ہے بلکہ حضور علیہ السلام کی ذات خود خالق جھلوق بلکہ ہمارے اپنے نقصہ کا آئینہ ہے۔

گفت من آئینہ دوست

ترکی ہندی ہے بیند آنچہ دوست

بیو و آلب و سلم  
غار بیک پہنچ

آسان ہے مگر اپنی تلاش مشکل ہے۔

**حکایت:** کسی سرائے میں ایک جو ہری تھہرا ہوا تھا۔ جس کے پاس اعلیٰ اور بیش

و کچھ لے۔ تو قیمت موقتی تھے۔ لیکن ایک ہیرا نہایت ہی تیقینی ذوبیہ میں تھا۔ جسے وہ ہر وقت جیب میں رکھتا ہے لا تخرنْ خدا۔ وہاں کوئی چور بھی تھہرا ہوا تھا۔ اس نے یہ ہیرا تازا، اور اس جو ہری سے محبت ہے

بے

کر کے سفر میں اس کے ساتھ ہو لیا۔ مگر چاہتا تھا کہ یہ ہیرا جہاے۔ کسی دوسرے شہر کی سرائے میں پہنچ۔ ایک ہی کمرہ کرایہ پر لیا۔ سوتے وقت جو ہری اور کوایے سخت دشمن درنے جب اپنے اپنے کپڑے اتار کر کھوئی میں ناگئے۔ تو جو ہری نے چکے سے وہ ہیرے کی

بیو چور کی قمیں کی جیب میں ڈال دی۔ رات کو چور بری نیت سے اٹھا۔ اور جو ہری کا تمام فرماتا ہے۔ ملماں ٹھوٹا۔ مگر ذوبیہ نہ پائی۔ مالیوں ہو کر سورہ۔ سمجھا کہ وہ ذوبیہ کہیں گر جائی۔ بیج ہوتے ہی

جو ہری نے ذہیہ اس کی جیب سے نکال کر اپنی جیب میں ڈال لی۔ چند نے پوچھا۔ کہو  
صاحب! وہ ذہیہ کہاں ہے؟ اس نے جیب سے نکال کر دکھا دی۔ کہیے ہے جو رحمانہ گیا۔  
کئی رات تک یہ معلمہ رہا کہ چور رات کو سینھ کے سامان میں ذہیہ ذہونہ تاگرہ پاتا۔  
اور صبح کو سینھ سے پوچھتا وہ نکال کر دکھا دی۔

آخر چنگ آکر ایک روز سینھ سے کہا کہ اے استاد! میں چور ہوں تیرے ساتھ اس ذہیہ  
کی تاک میں رہا۔ کئی رات میں ہر چند تلاش کی مگر نہ پائی۔ میں چوری میں کامل تھا مگر تو حفاظت  
میں میرا استاد لکھا۔ یہ بتا دے کہ تو روز ان رات کو یہ ذہیہ کہاں رکھتا ہے؟  
جو ہری نے پوچھا کہ بتا تو کہاں ذہونہ تاہے؟

چور بولا کہ تیرے سامان ہیں، جو ہری نے کہا وہ ذہیہ تیری جیب میں ہوتی تھی۔ تو میرا  
سامان میں ذہونہ تاہے۔ اپنے میں تلاش نہ کیا اگر اپنے میں تلاش کرتا۔ تو میرا ضرور پائتا۔  
جمال یا رہما رے اندر ہے۔ مگر ذہونہ تے اور جگہ ہیں۔  
اگر رب تعالیٰ کی تلاش ہے تو اپنے کو ذہونہ تو۔

یعنی یہ خیال ہے کہ اپنے کو خونیں تلاش کیا جا سکتا۔ جب تک کہ میرا تلاش کر کے نہ بتائے۔  
ہماری بیماریاں خود ہم میں ہوتی ہیں۔ مگر حکیم ہماری بیض و دیکھ کر بیمار بیان  
ہم کو ہی بتاتا ہے۔ اپنی ذات و صفات کو معلوم کرنے میں دوسرے کے میان  
ہیں۔ ظاہری حکیم ہماری ظاہری بیماری و تند رستی دکھاتے ہیں۔ باطنی حکیم  
ہمارے باطنی احوال پر ہم کو مطلع کرتے ہیں۔

**اعتراف:** بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس آیت سے معلوم ہوا کہ ہر جگہ رب تعالیٰ  
ہمارے ساتھ ہے۔ اور ہم تو بخس و پلید ہر جگہ ہوتے ہیں۔ اور اچھے برے ہر طرح کے کام  
کرتے ہیں۔ ان مقامات اور ان حالات میں رب تعالیٰ کا ہونا اس کی شان کے خلاف ہے۔  
**جواب:** ہم بتا چکے ہیں کہ رب تعالیٰ کی معیت ذاتی نہیں صفاتی ہے۔ کیون

کہ ہم بندے زمانی اور مکانی ہیں۔ وہ ان حدود سے پاک ہے۔ تو محدود لا محدود کی ہر ایسی ناممکن ہے۔ ہاں اس کا علم قدرت، رزاقیت ہر جگہ ہے۔ اور گندے مقامات میں ہوتا اس کی علم و قدرت کے لیے مistr نہیں۔ سورج کی دھوپ اور چاند کی چادری ہماری زگاہ کا نور ہر جگہ پڑتے ہیں۔ مگر کیا یہ گندے ہو جاتے ہیں۔ ہرگز نہیں۔ اسی طرح رب تعالیٰ کا علم ہر جگہ ہے۔ مگر کسی جگہ کا اثر نہیں لیتا۔

**اعتضاد:** جب اللہ تعالیٰ ہر جگہ تہارے ساتھ ہے۔ تو اسے ناہب کے صیغہ سے کیوں یاد کرتے ہو؟ ناہب کا صیغہ دور کے لیے ہے۔ پاس موجود کے لیے حاضر کے صیغہ ہیں۔

خود اس آیت میں ہے وَهُوَ مَعْنَمُ وَاللَّهُ تَعَالَیٰ ساتھ ہے۔ جب ساتھ ہے۔ تو وہ کیسے؟

**جواب:** تو ہر جگہ تہارے ساتھ حاضر ہے۔ مگر ہم اس سے دور ہیں۔ اپنی بھروسی کی لحاظ سے اسے دور کرتے ہیں۔ اور اس کی نزدیکی کی لحاظ ساتھ تو کہتے ہیں۔

یار نزدیک تر از من بنن است

ویں عجیب کہ من از وے دورم

**اعتضاد:** جب رب تعالیٰ ہر وقت بندے کے ساتھ ہے تو اسے آواز سے کیوں

پکارتے ہو؟ آہستہ پکار کرو۔ جیچے کرائے پکار جاتا ہے جو وہ ہو؟

**جواب:** بلند آواز سے پکارنا اس کوتنا نے کے لیے نہیں بلکہ خود اپنادل جگانے اور درود بخیرات، عیدین، اوپھی آواز سے کہتے جاتے ہیں۔ حالانکہ وہ بھی اللہ تعالیٰ کا ذکر ہیں۔ مگر دیوار کو گواہ بنانے، شیطان کو بھگانے اور سوتون کو جگانے کے لیے ہوتا ہے۔ جیسے اذان،

دہاں لوگوں کو اطلاع دینا منظور ہے۔ نہ کہ رب کو سنانا۔

**نعت شریف:** جیسے رب تعالیٰ نے اپنی دیگر صفات کا مظہر اپنے بندوں کو بنایا

ہے۔ اسی طرح ہر جگہ ہر ایک کے ساتھ ہونا خدا کی صفت ہے۔ مگر بعض بندوں میں بھی اس کی جلوہ گری ہے۔ دیکھو سورج کی روشنی اور ہوا ہر جگہ ہمارے ساتھ ہیں۔ ملک الموت ہر صفاتی ہے۔ کیوں

نے پوچھا۔ سیتو  
وہ حیران رہ گیا۔  
مونہ تاگر نہ پاتا۔

ے ساتھ اس ذہبیہ  
ل تھا اگر تو حفاظت

و تحقیق۔ تو میرے  
ا ضرور پالیتا۔

کرنے تائے۔

و کیجے کر بیمار یا اس

وسرے کے محتاج

ہیں۔ باطنی حکیم

و اکہ ہر جگہ رب تعالیٰ

ہے ہر طرح کے کام

نان کے خلاف ہے۔

ل ملک الموت ہر

جگہ ہم کو دیکھ رہا ہے۔ اور شیطان ہر جگہ ہم سب پر نظر رکھتا ہے۔ اور ہمارے حالات کی خبر رکھتا ہے۔ رب تعالیٰ فرماتا ہے: إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ تَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ۔ اسی طرح جناب پاک مصطفیٰ، ان کی رحمت، ان کی نکاہ کرم ہر جگہ ہمارے ساتھ ہے۔

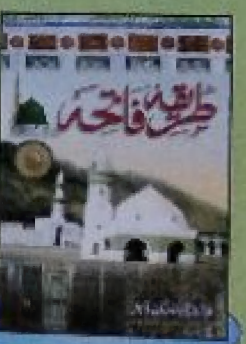
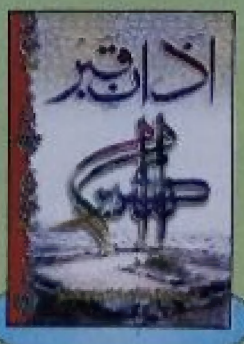
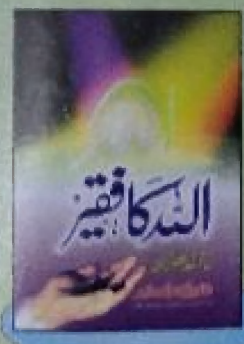
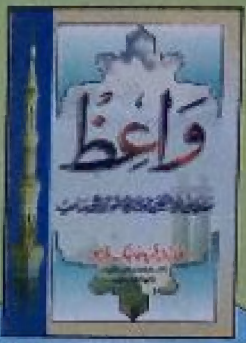
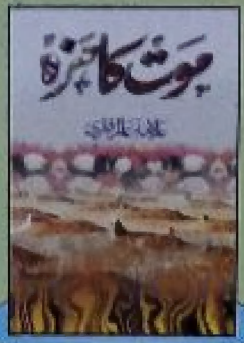
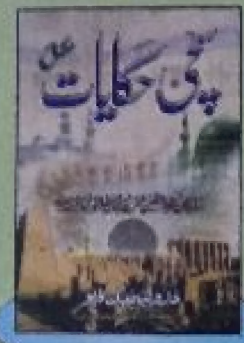
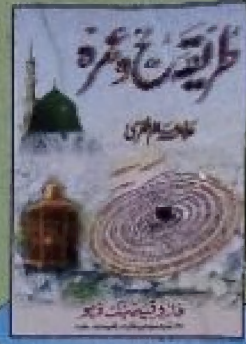
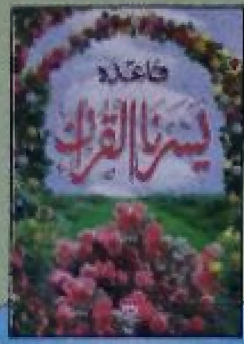
رب تعالیٰ فرماتا ہے: إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ تَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ۔

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کی رحمت نیک کاروں کے قریب ہے۔

پھر فرماتا ہے: وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ۔ ترجمہ: ہم نے آپ کو جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔ پڑھ لگا کہ حضور علیہ السلام رب تعالیٰ کی رحمت ہیں۔ اور رحمت تو ہر جگہ موجود ہے۔ نتیجہ لکھا کہ حضور علیہ السلام ہر جگہ ہیں۔ یہ ہے ظہور وہو مَعْكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ کا۔ فرماتا ہے: الْنَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ۔ ترجمہ: نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم مسلمانوں سے ان کی جان سے زیادہ قریب ہیں۔ اور جان تو ہر وقت ہمارے ساتھ ہے۔ الہذا جو جان سے زیادہ قریب ہیں وہ بھی ہر وقت ہمارے ساتھ ہیں۔

فرماتا ہے: لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ۔ ترجمہ: بے شک تم سب کے پاس یہ رسول تشریف لائے۔ جوان کی جانوں کی بخش سے ہیں۔ تو جس طرح جان ہر وقت ساتھ ہے۔ ایسے ہی وہ محبوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم ہر آن ہمارے ساتھ ہیں۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا غَنِيتُمْ۔ تمہارا مشقت میں پڑنا اپنی بھاری ہے۔ اگر وہ ہمارے ساتھ نہیں تو اپنی دکھ درد کی خبر کیسے ہے۔ اگر خبر نہیں تو اپنی بھاری کیوں ہے؟ یعقوب علیہ السلام بظاہر کنعان میں تھے اور یوسف علیہ السلام مصر کی مقفل کو خری میں زینا کے پاس۔ مگر دیکھا کہ ابا جان! وہاں سامنے موجود ہیں۔ اور منع فرمائے ہیں۔ معلوم ہوا کہ ہر وقت ساتھ ہیں۔ وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ

”ختم شد“



**FAROOQIA BOOK DEPOT**

422, Matia Mahal, Jama Masjid, Delhi - 110006  
Ph.: (011) 23266053, 23267199, Fax.: 23266053  
Email : farooqiabookdepot@gmail.com  
farooqiabookdepot@yahoo.com